Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 25-38 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10351
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep lItalié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

‘Darti voce é incontrarti nelle cose’
Il canto di ritorno di Filippo Davoli tra religione e
lirica

Michele Bordoni

Introduzione

Uno studio, per quanto limitato e parziale, sulla figura di Filippo Davoli (nato a Fermo
nel 1965) e sull’influenza che la religione ha nella sua produzione si presta a rivelare
quanto ’idea di una modulazione della religiosita in contesti letterari contemporanei
sia effettivamente al centro della riflessione poetica tout court. La posizione isolata
di Davoli nel panorama della poesia italiana mostra come i macro-movimenti culturali
che nell’epoca successiva al postmoderno stanno avvenendo - si fa riferimento alla
duplice serie di “ritorni”, il ritorno al reale' e il ritorno della religione? nella
meditazione filosofica e nella produzione letteraria - siano fenomeni di ampio raggio.
La trentennale esperienza davoliana si rende disponibile a uno studio che tenga come
assi strutturanti contemporaneamente la dimensione “nascosta” del singolo fatto
letterario e la dimensione storico-culturale che informa la prima ma che solo dalla
prima € resa nota.

L’accostamento tra lirica e religiosita contemporanea, ’ipotesi di lavoro su cui
si basa ’analisi del corpus davoliano, € qui operato nei termini di un’analogia, fondata
su un approfondimento del concetto generale di poesia e di simbolo. Trova posto in
un’analisi che, partendo da presupposti estetici e retorici, si incrocia - forse in maniera
non pienamente esaustiva e, conseguentemente, non totalmente dimostrabile in
questa sede - con la dimensione della religione. La stretta convivenza tra lirica e
simbolo inaugurata dal Romanticismo e, come si vedra, ancora presente nella poesia
contemporanea, € basata infatti su una modalita di pensiero teologica, in un
rispecchiamento del piano religioso su quello artistico-letterario. Particolarmente
acuta nel dimostrare la reciproca (e problematica) convivenza di simbolo religioso e
simbolo artistico € l’analisi di Benjamin: ‘L’unita dell’oggetto sensibile e di quello
sovrasensibile, il paradosso del simbolo teologico, viene distorta nella forma di una
relazione tra apparizione e essenza’.® Nella prassi poetica contemporanea, e nella
lirica in particolare, la duplice direttiva “sensibile/sovrasensibile” non smette di
reinventarsi e di trovare soluzioni alternative allo scacco allegorico - gia previsto da
Benjamin e da Lukacs® - a cui sembrava destinata a partire dagli anni Cinquanta e
Sessanta. Il ritorno della lirica sulle scene della poesia contemporanea sembra dunque

T R. Donnarumma, G. Policastro & G. Taviani (a cura di), ‘Ritorno alla realta? Narrativa e cinema alla fine
del postmoderno’, in: Allegoria, XX, 57 (2008), pp. 7-93.

2 G. Vattimo, Credere di credere, Milano, Garzanti, 1998; U. Beck, A God of One’s own, translated by R.
Livingstone, Cambridge, Polity Press, 2010.

3 W. Benjamin, Il dramma barocco tedesco, Torino, Einaudi, 1971, p. 163.

4 G. Lukacs, Estetica, Torino, Einaudi, 1975, volume 2, p. 826.

25



segnare un cambiamento di direzione, una torsione che la allontana dal suo precedente
destino di ghettizzazione e scomparsa. A questo sembra fare da controcanto proprio
Uinaspettata ricomparsa della religione nelle societa occidentali; quello che sembrava,
nel postmoderno e nel movimento della secolarizzazione, il compimento dell’annuncio
della nietzschiana “morte di Dio” (ovvero la scomparsa del dogma metafisico su cui si
basava la religione) si € rivelato, piuttosto, il compimento della verita della religione,
in particolare del cristianesimo.’> Sembra non indifferente notare che questi due
mutamenti, oltre a mostrare che la modernita si muove su un ‘multiple level pathway’
che scardina la ‘linear theory’® del pensiero secolare e anche di quello (allargando lo
spettro della visione di Beck) storico-letterario, assumano le fattezze di una
“migrazione” del concetto di simbolo,” nel suo destino di incrocio tra particolare e
generale - oppure, secondo una definizione esoterica, fra iniziazione e tradizione - e
di opposizione alle esigenze storiche dell’allegoria come forma mentis.

L’assunto, dunque, posto alla base della presente ricerca, € che il ritorno della
religione e della poesia lirica sia leggibile partendo da una problematizzazione
(sociologica, religiosa, estetica ed esoterica) della contrapposizione tra simbolo e
allegoria. Si procedera, pertanto, a una comparazione dei principali caratteri evolutivi
della religione (evidenziati dalle intuizioni del “pensiero debole”) e della poesia lirica
nell’ultimo ventennio (ovvero, la poesia lirica scritta da quella ‘generazione del
limbo’® dei nati negli anni Sessanta e Settanta), ipotizzando che Uapparente
simultaneita dei mutamenti sia dovuta al contemporaneo risalto che la loro natura
simbolica ha avuto. In questo contesto proveremo anche a collocare la figura di Filippo
Davoli, considerandola come exemplum capace di dimostrare e corroborare le
movenze assunte dalla poesia in relazione al ritorno del sentimento religioso. La
maggiore specificita della seconda parte si presenta come indispensabile per
evidenziare quanto sia complesso e vasto il discorso relativo alla congiunzione tra
religione e letteratura (poesia lirica in primis). Questa sezione é tuttavia posta nella
seconda meta dell’articolo per evitare di redigere una mera compilazione di luoghi e
temi religiosi nelle poesie dell’autore disancorati da una prospettiva teorica capace di
offrire strumenti di analisi piu acuti.

Religione dopo la religione, lirica dopo la lirica:’ ipotesi di un legame tra religione
e lirica nella contemporaneita

Le istanze e le movenze della religione e della letteratura contemporanea sono
accomunabili, forse in maniera piu stretta di quanto qui si potra dimostrare, dal
concetto di “indebolimento”. Indebolimento che riguarda, rispettivamente, ’aspetto
dogmatico, metafisico e morale della religione (ci si riferisce, qui, al Cristianesimo e
alle interpretazioni che Vattimo fornisce dello stesso) e l’aspetto che, in termini
baudelairiani, potrebbe essere chiamato aurale della lirica. Si assiste, per motivi
interni sia alla storia della religione che a quella della poesia, a uno sfaldamento
generale delle basi solide, “forti”.

Tracciando un breve schizzo della traiettoria compiuta dalle analisi in merito al
fenomeno religioso si nota come, a partire dalla relazione inaugurata da Vattimo in
Credere di credere tra pensiero debole e religione debole, il ‘Postmetaphysical
thought fundamentally aims at an ontology of weakening that reduces the weight of

the objective structures and the violence of dogmatism’,' proponendo una religione

> Vattimo, Credere di credere, cit., pp. 22-23.

6 Beck, A God of One’s own, cit., p. 39.

7 Il riferimento € al libro di R. Wittkover, Allegoria e migrazione dei simboli, Torino, Einaudi, 1987.

8 M. Merlin, Oltre il varco, Novi Ligure, Puntoacapo, 2011, p. 174.

% Il riferimento € a E. Testa (a cura di), Dopo la lirica. Poeti italiani 1960-2000, Torino, Einaudi, 2005.
10 R. Rorthy & G. Vattimo, The future of religion, New York, Columbia University Press, 2005, p. 9.

26



“alleggerita” dall’apparato storico delle credenze e delle tradizioni dogmatiche che si
concede a una ‘radically nondogmatic and ecumenical opening’'" in cui il dialogo e la
comunicazione diretta con il proprio s€, non mediata da rituali e costrizioni liturgiche,
offre la possibilita di essere a stretto contatto con un “dio personale”." Ulrich Beck
nota come la kenosis, ‘l’incarnazione, e cioé |’abbassamento di Dio a livello
dell’uomo’™ ha allargato la sua azione da un piano ontologico-trascendentale, a uno
metafisico-concettuale (il crescente depotenziamento del dogma e della concezione
aristotelica di Dio immobile), fino a un piano che potremmo definire “corporale”: ‘A
God of one’s own is not an omnipotent God. He is a God who has become impotent and
homeless in an apocalyptic age. He is a God who, if He is not to perish, stands in need
of the human beings who have repudiated Him’.™ Parallelamente autori come Sergio
Quinzio dimostrano, da un punto di vista totalmente diverso da quello di Beck, che
‘I’idea di Dio motore immobile & un “mito metafisico” tutto frutto della visione
aristotelica’’ e che ‘Dio [...] avrebbe rinunciato all’onnipotenza per recuperarla alla
fine dei tempi’.'® Da piu parti dunque ’incarnazione € indicata come la trascrizione
della storia dell’Essere da ‘essenza’ a ‘Evento’" che avviene nell’individualita del
singolo. Questo spostamento, dal dettame metafisico che crea comunita (anche)
territoriali alla ‘own room’'® (in cui il singolo prega il suo “dio personale”), &
nominabile come il passaggio da un concetto di religione a uno di religiosita. Sulla
scorta della confluenza tra demistificazione dei dogmi e della morale di cui si fa
portavoce Vattimo,' Beck propone una definizione di religiosita di questo tipo: ‘the
social forms of a new religiosity, namely the religiosity of the “God of one’s own”,
correspond to the social forms of a space of one’s own and a life of one’s own. [...]
Individuals uses their religious experiences to construct their individual religious
shelter, their “sacred canopy”’.?

Il legame tra individualismo, personalizzazione del rapporto con Dio, uscita da
una visione comunitaria avvolta su basi e cardini religiosi in favore di un’idea di
comunita pil aperta € definito da Beck ‘subjective polytheism’.?" A questa condizione
di separatezza e isolamento, frutto di dinamiche e contingenze sociali, economiche,
culturali appartenenti all’era della globalizzazione e non necessariamente negative,
fa da contrappeso l'opposta reazione alla singolarizzazione, ovvero il sentimento di
essere, proprio perché non separati da barriere ideologiche e religiose, in qualche
maniera “sovrastrutturali”, portati alla pace, alla convivenza cordiale e umana. Se
Beck parla di questo fattore affermando che ‘religion is both the opposite of
individualization and its source’,?> ponendosi al contempo come una realta in grado di
garantire una determinata regola etica e valoriale che ne esclude altre (opposto
dell’individualizzazione in quanto apparato coagulante piu persone), ma lasciando ai
singoli aderenti la liberta di aderire o meno a queste regole (individualizzazione della
scelta), Vattimo nota come la sempre maggiore liberta di “credere di credere” senza
imposizioni dogmatiche sia il compimento del vero messaggio cristiano, ossia la Carita.
L’annullamento delle barriere ideologiche infatti permette di riconoscere all’altro la

" J.A. McClure, Partial Faiths, Athens, University of Georgia Press, 2007, p. 5.
2 || riferimento €, ovviamente, a Beck, A God of One’s own, cit.
3 Vattimo, Credere di credere, cit., p. 31.

4 Beck, A God of One’s own, cit., p. 9.

15S. Quinzio, La sconfitta di Dio, Milano, Adelphi, 1992, p. 43.
16 |vi, p. 44.

7 Vattimo, Credere di credere, cit., p. 37.

8 Beck, A God of One’s own, cit., p.14.

19 Vattimo, Credere di credere, cit., pp. 51-54.

20 Beck, A God of One’s own, cit., p. 14.

21 lvi, p. 62.

22 lvi, p. 80.

27



liberta di credere e di vivere la sua liberta; questa condizione volitiva libera e il
collante dell’umanita, ora chiaramente resa unita da questo “marchio esistenziale”. Il
sentimento di amore verso il prossimo (il “comandamento nuovo” di cui parla Cristo
nel Vangelo) € il vero messaggio cristiano e religioso:

‘We cannot not call ourselves Christians’ because in a world where God is dead — where the
metanarratives have been dissolved and all authority has fortunately been demythologized,
including that of “objective” knowledge - our only chance of human survival rests in the
Christian commandment of charity. 2

Riconoscersi umani, vivere la condizione della creatura senza separazione ideologica,
essere in contatto e in dialogo sia col “dio personale” che con il vicino, in
un’oscillazione armonica tra la propria interiorita e la comunita sembra essere, cosi,
il destino della religione nell’epoca contemporanea.

Riportando ora queste brevi affermazioni su di un piano squisitamente letterario,
azzardando un balzo analogico tra il piano religioso e quello estetico (balzo che gia
Benjamin aveva definito ‘clandestino’ e che qui, per ovvie ragioni di spazio, &
presentato come limitata ipotesi di lavoro), € possibile notare una certa familiarita tra
questo movimento kenotico del Cristianesimo e quello della poesia lirica negli ultimi
decenni. La poesia contemporanea, secondo Enrico Testa, e definita una poesia “dopo
la lirica”, ovvero una poesia che nasce dalla chiusura del paradigma lirico di stampo
romantico, poi simbolista, poi ermetico e neoermetico a seguito dei cambiamenti del
Dopoguerra e, soprattutto, degli anni Sessanta e Settanta. Potremmo insomma dire,
schematicamente, che la lirica sia stata definita da strutture che si sono mantenute
salde fino alla cesura del secondo conflitto mondiale, ma che si sono rapidamente
“indebolite” negli anni e nei decenni successivi. La presenza dell’io - al contempo
oracolo e sacerdote capace di mediare nella poesia le verita spirituali (da notare
ancora il legame spurio tra piano religioso ed estetico) -, una rigida forma metrica, un
linguaggio oscuro e refrattario sono solo alcuni degli aspetti piu evidenti venuti a
modificarsi. Basta leggere una dichiarazione programmatica di Marco Giovenale per
comprendere come si possa concordare sull’autocoscienza dei poeti di essere ormai
usciti da quel particolare periodo storico-letterario: ‘L’autore non afferma (da
posizione elevata o0 meno), non stabilisce i parametri assertivi del materiale che pure
produce; non fabbrica quel modello eroicamente ultrasemantico’.* Si e
evidentemente fuori da ogni paradigma in cui i poeti lirici ‘con la parole si ritagliano
un mondo interiore, uno scarto dalla langue della comunita di appartenenza’,? in cui
il linguaggio si fa ardito e incomprensibile, in cui l’io crea il mondo dal suo interno.
Sembra, piuttosto, che ‘la scommessa [sia] quella di tornare a una immediatezza del
darsi, di regalare al lettore una presenza, non un “magheggio”, non una fumisteria.
Non sappiamo piu cosa farcene di queste cose’.? Tuttavia, e lo notano efficacemente
Guglielmin e Afribo nelle loro recenti analisi, la poesia lirica di impianto simbolista,
invece che scomparire dagli scaffali delle librerie, € ancora - con i dovuti
rimodellamenti - possibile e rappresentata, in maniera tutt’altro che irrilevante ed
epigonica, da esponenti quali Anedda, Bre, il recentemente defunto Benedetti, Ceni,
Gualtieri, (a cui aggiungiamo Davoli per i motivi che si vedranno) e altri poeti
“creaturali”. Come la kenosi alla base del Cristianesimo ha permesso ’indebolimento
della struttura metafisica, cosi in poesia si arriva a una “lirica dopo la lirica” che non

23 Rorthy & Vattimo, The future of religion, cit., p. 54.

245, Guglielmin, La lingua visitata dalla neve, Canterano (RM), Aracne, 2019, p. 123. Il brano di Giovenale
e tratto da M. Giovenale, ‘Cambio di paradigma’, in: il verri, LV, 43 (2010), pp. 163-165.

5 |vi, p. 222.

26 S, Dal Bianco, Distratti dal silenzio, Macerata, Quodlibet, 2019, p. 95.

28



scompare ma si apre ad alcune novita significativamente simili a quelle individuate
nella “religione debole”.

Se c’é un aspetto che li [i poeti lirici “creaturali”] differenzia dagli autori ermetici e post-
ermetici, riguarda la relazione nei confronti di una platea che non & solamente pubblico [...]: il
loro destinatario € l’'uomo in quanto creatura mortale, con cui condividono quella comune
fragilita creaturale che li rende fratelli maggiori, non pil padri dall’ auctoritas indiscussa.?

La vicinanza del poeta al lettore non € piu data da un orizzonte politico, storico o
ideologico comune. E per il fatto di essere comuni mortali che la comunicazione,
U’ ‘immediatezza del darsi’ di cui accennava Dal Bianco, € possibile. Inoltre, venendo
sempre di piu a mancare strumenti agglomeranti “forti”, viene meno anche la portata
allegorica dell’atto poetico. A una raffigurazione storica, capace di creare allegorie
‘emblematiche della nuova condizione precaria dell’esistenza umana [...] poggianti su
archetipi condivisi, ma da leggersi in un contesto nuovo, segnato dall’impoverimento
metafisico e dal senso tragico della storia’®® e che agiscano sul piano razionale del
lettore, la poesia lirica contemporanea torna invece verso la sensibilita elementare,
da sempre dominio del simbolo.?’ La dimensione astorica di questa poesia & da leggersi
dunque come un fatto privato, in cui la quotidianita particolare viene a trovare una
collocazione superiore, nella dimensione generale dell’esperienza condivisa, non
metafisica. Con le parole di Dal Bianco: ‘La mia vita € un disastro, come quella di tutti,
e la sola cosa che ho capito € che c’é qualcosa da capire, di importante’.* Cio che per
motivi di spazio non puo estendersi oltre nell’analisi si concretizza dunque nell’ipotesi
che, sia nella “religione dopo la religione”, sia nella “lirica dopo la lirica”, siano
osservabili: una tendenza allo smantellamento dell’apparato rituale e metafisico
(rispettivamente dogmatico e aulico-oracolare), una privatizzazione del sentimento (la
religiosita, come la poesia lirica, intese come fatti privati e astorici), una dimensione
caritatevole (la carita che per Vattimo e il risultato del Cristianesimo € il sentimento
di coappartenenza alla morte comune ai poeti “creaturali”). E nella tensione e nella
contraddittorieta della lirica e della religione di essere al contempo tra l’individualita
e la comunita che si gioca il ruolo del simbolo come ermeneutica di questa
riproposizione lirica e religiosa.

La traiettoria che ha portato a un accostamento tra poesia lirica e religione
“debole” e guidata da un sempre piu fervente atteggiamento di rifiuto delle
sovrimposizioni metafisiche e dogmatiche, siano esse morali, religiose o letterarie. A
questo, quasi a controcanto di una individualizzazione della fede o della sfera poetica,
si € aggiunto un atteggiamento di riconoscimento del proprio io all’interno di un
tessuto comune, meno evidente a livello esteriore, ma piu radicato al cuore della
singola esperienza umana. Il paradosso che conduce un’esperienza di scelta singolare
ad aprirsi verso un afflato creaturale o comunitario porta a riconoscere una tensione
fra particolare e generale, tra singolarita e totalita. Poiché a questo tipo di relazione
e associata in maniera quasi automatica la diade allegoria/simbolo, e poiché spesso,
nella teoria dell’espressione artistica, sia simbolo sia allegoria hanno giocato un ruolo
importante, sembra necessario affrontare il rapporto tra questo tipo di espressioni e il

27 Guglielmin, La lingua, cit., p. 178.

28 |vi, p. 65. Si veda anche a riguardo A. Afribo, Poesia italiana postrema, Roma, Carocci, 2018, p. 57,
dove l'autore accosta alla cosiddetta “scuola romana” - la cui esperienza € centrale, per Afribo, nella
nuova poesia degli anni Ottanta e Novanta - le seguenti caratteristiche: ‘[i poeti della “scuola romana”]
si riconoscono nella condivisione dei valori linguistico-sentimentali dell’aurea mediocritas, della
(presunta) naturalezza del sermo cotidianus e in una ampia ma coerente costellazione [...] di moderni
“antimoderni”’.

29 Guglielmin, La lingua, cit., p. 53.

30 Dal Bianco, Distratti dal silenzio, cit., p. 144.

29



versante artistico e religioso. Quando Beck si riferisce alla natura bifronte della
religione (e non della religiosita) lo fa utilizzando un sintagma particolare: ‘This finding
is strengthened by reflecting on the choice of words: religion is treated as a noun,
which implies a clearly demarcated social set of symbols and practices that constitute
an either/or’.>'

Riferendosi a un ‘social set of symbols’, Beck coglie |’esclusivita della dimensione
religiosa e la sua correlazione con una serie prestabilita di ‘pratiche’ e di dogmi che a
queste pratiche sono legate. Scegliere, distinguendosi da altre comunita, determinati
simboli vuol dire attribuire alle linee di demarcazione sociale le implicazioni
metafisiche che li costituiscono. Volendo, pero, dare al simbolo una connotazione
diversa, piu legata alle pratiche (artistiche) e alle forme che lo esprimono, € possibile
notare come questi simboli “sociologici” siano (sul piano estetico) piu vicini,
nell’esprimere una credenza capace di creare demarcazione religiosa, alle modalita
formali ed estetiche delle allegorie. Se per simbolo infatti intendiamo - con Lukacs*
e con Benjamin - un’immagine che, nel connettere il particolare al generale, non
traduce, annullandolo, il primo termine nel secondo, ma rende, dopo un atto di
interpretazione e di partecipazione emotiva, il particolare generale (come si vedra,
questa € la nozione di ‘tautegoria’ di Corbin),** e con allegoria ‘I’espressione di un
concetto’,* un irrigidimento della forma della relazione, in cui si scalza ‘il contenuto
universale di umanita che implicite & presente sempre e dappertutto nel
rispecchiamento estetico’,* si pud notare come questa definizione di simbolo sia piu
da accostare alla moderna “religiosita” che alla “religione” tout court. Quello che
Beck definisce “simbolo”, a livello estetico si esplicita nei modi formali
dell’“allegoria”, una modalita di trasposizione che annulla la forma particolare (il
personale sentimento religioso) nella resa concettuale (la cronicizzazione in dogma).
Non a caso l’allegoria, secondo Lukacs,* € stata la depositaria dell’incarico sociale
affidato all’arte dalla religione, mentre il simbolo & sempre rimasto legato
all’espressione della singolarita.

In una condizione di “religiosita”, in cui a far da tramite tra il singolo e Dio é il
contatto diretto, immediato, e in cui il singolo, proprio nel riconoscersi parte di una
comunita non esclusiva, trova la sua concreta verita nello sfaldarsi dei rigidi significati
della religione, il corollario estetico che si ricava e che l'uso dell’allegoria viene
percepito nella sua dogmatica e anticreaturale ‘espressione [...] concettuale, cioe
disantropomorfizzante’,* distante dalla dialogicita di un “dio personale”. Anche a
livello poetico, se si osserva la marcata presenza odierna della poesia lirica, negli anni
Settanta data per scomparsa, si nota come alla base della svolta “creaturale” della
lirica ci sia un’esigenza simbolica a basso tenore mistico; ’lo lirico, dimessi i panni
sacerdotali-allegorici, comunica per occasioni simboliche della quotidianita che
rivelano un’immediatezza del darsi dell’evento poetico, ristabilendo ’incrocio tra lo
(il poeta che, con Pessoa, ‘sente’*® i simboli piu che farsi loro interpreti) e pubblico,
la loro sostanziale uguaglianza caritatevole dell’essere accomunati dalla morte: ‘La
poesia, cioe, ha il compito [...] di sollevare la domanda che urge dal profondo di uno
sguardo e di un grido: perché la vita, perché la morte’.*® Queste parole di Davoli, a

31 Beck, A God of One’s own, cit., p. 49 (corsivo mio).

32 Lukacs, Estetica, cit., p. 804.

3 H. Corbin, L’immagine del tempio, Milano, SE, 2010, pp. 177 e seguenti.

34 Benjamin, Il dramma barocco tedesco, cit., p. 165.

3 Lukacs, Estetica, cit., p. 826.

36 vi, p. 825.

37 Guglielmin, La lingua, cit., p. 814.

3 F, Pessoa, Pagine esoteriche, Milano, Adelphi, 2003, p. 71: ‘sentire i simboli, sentire che i simboli hanno
vita e anima - che i simboli sono come noi’.

39 F. Davoli, ‘Poesia e Verita’, in: Syculorum Gymnasium, LXXIV, 4 (2018), p. 383.

30



suggello del percorso fra simbolo e allegoria, tra religione forte e religiosita debole, si
prestano a fare da viatico per lo studio di questo poeta, in cui si riconosce una forte
liricita unita, quasi in maniera indissolubile, al sentimento caritatevole di ispirazione
cattolica, nonché a una simbolicita che, passando anche per il concetto tutto patico
ed esperienziale di “carne” di ispirazione fenomenologica, si rivela il nucleo sia poetico
che religioso di questa esperienza.

‘Eppure amo la mia pesantezza / dentro la quale si dischiude il mondo’:
incarnazione e lirica nella poesia di Filippo Davoli

Il concetto di marginalita tuttavia, impone anche altre considerazioni; in un’epoca di
apparenze, in cui cio che si vede esaurisce in buona parte dei casi la discussione, in un tempo
in cui la gnosi torna a farla da padrona, in una scissura che si fa verticale non solo tra il dire e
il fare ma, ben piu gravemente, tra il dire e !’essere, risuscitando dualismi pericolosi tra Logos
e Materia e, in definitiva, relegando |’incarnazione della parola al ruolo di voce del corpo,
mentre invece essa € strumento di chiarificazione della carne che al corpo da significato,
attraverso la presa di coscienza di sé e del mondo, chi voglia percorrere la meno redditizia
strada inversa € naturalmente destinato alla marginalita.*

Dalle prime colonne della rivista Ciminiera da lui diretta dal 2002 al 2006, Filippo
Davoli sembra cosi riassumere la sua posizione all’interno del panorama poetico
italiano. Nato a Fermo nel 1965 ma da sempre residente a Macerata, nelle Marche,
geograficamente lontano dai centri della poesia contemporanea e consapevolmente
distante dalle frange della stessa, Davoli fa della sua marginalita* una scelta etica,
prima che stilistica. L’autentica qualita poetica, infatti, non trova in Davoli un
assecondamento dei filoni piu avanguardistici della poesia contemporanea, in cui la
speculazione sulla parola in quanto tale diventa discorso in versi, ma permane
stabilmente nella grande tradizione lirica del Novecento;* tradizione che, proprio
perché tale, permette una maggiore comunicazione all’interno di una comunita basata
su di un cantus planus che bene si puo definire, oltre che lirico, “creaturale”. Questa
scelta stilistica, che si ribalta sul versante etico in maniera automatica, rispecchia a
pieno il carattere della poesia “debole” e creaturale di cui sopra si € detto. Si potrebbe
pensare a quello che Dal Bianco, parlando del ‘Grande stile’ della lirica italiana,
chiama ‘etica della forma’,* ossia a uno stile che non rinunciando all’eleganza formale
assuma una posizione dialogica e fraterna con il lettore. Se si escludono infatti i primi
due libri (e in parte il terzo, Poemetti del contatto del 1994), In epigrafe (1986) e Mal
d’auto (1990), dove lo stile e, appunto, epigrafico e gnomico, aritmico (‘I fiori della
domenica / ostentati da un ludico scempio / di appannate lucentezze. / Rumore
frastuono d’umore’)* basati su agglomerazioni paronomastiche e su calembour (‘Ho

40 F, Davoli, ‘Per una poetica della ciminiera’, in: Ciminiera, |, 1 (2002), p. 10.

41 Marginalita che non coincide con una produzione occasionale e non riconosciuta dalla critica. | libri di
Davoli sono, in ordine cronologico: In epigrafe, Camerino-Pieve Torina (MC), Mierna, 1986; Mal d’auto,
Pescara, Edizioni Tracce, 1990; Poemetti del contatto, Pescara, Edizioni Tracce, 1994; Alla luce della
luce, Forli, Nuova Compagnia Editrice,1996; Un vizio di scrittura, Grottammare (AP), Stamperia
dell’arancio,1998; Una bellissima storia, Grottammare (AP), Stamperia dell’arancio, 2000; 7 poeti del
premio Montale, Roma, Crocetti, 2002; Padano Piceno, Civitanova Marche (MC), GED, 2002; Come
all’origine dell’aria, Forli, L’arcolaio, 2010; I destini partecipati, Milano, La vita felice, 2013; La luce, a
volte, Macerata, liberilibri, 2016; Poesie (1986-2016), Massa, Transeuropa, 2016.

42 F. Davoli, ‘Dall’inizio’, in: L’estroverso, 29 luglio 2019, https://www.lestroverso.it/dallinizio-filippo-
davoli/ (3 giugno 2020): ‘Sono cresciuto a “pane e Pratolini” (ma anche tanta musica). Dagli scaffali
sporgevano anche le poesie di Ada Negri e quelle di Saba e Sereni. Luzi & invece una conquista dell’eta
tardo-adolescenziale, sfociata poi - con la soggezione e l’ammirazione della mia giovane eta -
nell’incontro personale con lui, grazie al trait-d’union dell’amico Guido Garufi’.

43 Dal Bianco, Distratti dal silenzio, cit., p. 10.

44 Davoli, In epigrafe, cit., p. 11.

31



pieta della morte / e mi rammarico / al rudimentale accadimento / che le fanno. /
Awviliti nella memoria, / non siamo gia / tutti morti? / memorti?’),* da Alla luce della
luce in poi lo stile davoliano si assestera, con scarti minimi ma con naturalita sempre
crescente, verso un ritmo pianamente endecasillabico, con una struttura sintattica non
marcata e con richiami all’oralita (‘Madonna mia che freddo / che bel freddo’).
L’aspetto stilistico porta con sé anche un’aderenza tematica al reale nei suoi
aspetti piu umili e quotidiani. Il poeta Davoli € uomo fra gli uomini, creatura tra
creature, e le poesie riflettono la vita del suo paese (Macerata) nella semplicita del
“quartiere”. Se si volesse tentare una schematizzazione e una indicizzazione dei temi,
da queste risulterebbe una prevalenza di situazioni umili e al limite del banale vissute
dal poeta; a questo aspetto, pervasivo piu che ricorrente, si affiancano poesie dalla
tematica memorativa (altro carattere tipico della poesia lirica novecentesca e non
solo),” altre legate alla madre naturale del poeta (adottato in tenera eta e mai venuto
a conoscenza della madre biologica), altre (la sezione ‘Gli incendi’ in Come all’origine
dell’aria) quasi una trascrizione poetica di stralci di discorso pronunciati da alcuni
ragazzi stranieri rifugiati in Italia a cui Davoli insegna l’italiano, altre, infine, di
tematica prettamente religiosa, cristiana. Volendo prelevare alcuni campioni
esemplificativi si notera la pregnanza della nota di Massimo Raffaeli al libro La luce a
volte del 2010: ‘L’orizzonte della poesia di Davoli [...] &€ sempre il presente. Ed € un
presente inderogabile, di poche figure elementari, quasi un cerchio familiare [...] dove
di volta in volta viene in primo piano la fisionomia che si lega all’atto stesso della
percezione e ne & il correlativo’.® Procedendo in ordine tematico troviamo, per
’aspetto quotidiano: ‘Come / la carta del tressette che tieni a mente / all’improvviso
ti sparisce tra le mani’,*” ““Ti ricordi che giocavamo insieme / a pallavolo e vincevamo
sempre?”’,* ‘C’era in un angolo dell’orto / ci6 che restava di una pantegana: / la coda
lunga, un dente, una miriade di mosche’.” La tematica memorativa, ben resa dalla
sezione ‘Piccolo canzoniere familiare’ nel volume Padano piceno che, nel nome, indica
la doppia origine di Davoli, emiliano da parte di padre e marchigiano da parte materna,
puo essere esemplificata da questi due testi: ‘A volte credo che ti ho visto crescere. /
Mi tornano, piu che le cose, le venature / delle mani, la liscia e ossuta / traccia dei
polpastrelli’®* oppure ‘Al telefono riconosco la sua / voce riemergere / per una serie
di come sai, come / ti dicevo e poi ancora / riaffiorano i suoi capelli castani / lisci nel
vento’.> Tra i tanti testi dedicati alla madre & possibile citare questi brani: ‘Sei il
sangue che si ammala, sei le ossa / che cedono all’usura anticipata. / Sei gli atomi
degli occhi, che sono tuoi. / E in tutto questo che tocco mi manchi’,>* ‘Rincorrerti
nelle giunture, perché sei viva / e ’ansia di portarti € di non poterti / portare come
una stigmata, ’'uomo / che in me scantona e vuole nascere, il figlio / che per sempre
ti resterd’.® L’aspetto piu rilevante ai fini di questo studio, la tematica religiosa in
Davoli e la strutturazione del suo pensiero poetico in relazione a essa, non puo
prescindere dal dato quantitativo. A esso pero - visto che le varie sezioni
appositamente dedicate a questo tema nei vari libri e le singole poesie-preghiere non
portano, come si potrebbe pensare, una particolare carica religiosa rimanendo,

4 |dem, Mal d’auto, cit., p. 13.

4 |dem, Alla luce della luce, cit., p. 13.

47 Cfr. J. Culler, Theory of the lyric, London, Harvard University Press, 2015.
48 M. Raffaeli, ‘Introduzione’, in: Davoli, La luce, a volte, cit., p. 11.
4 Davoli, Un vizio di scrittura, cit., p. 42.

0 |dem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 40.

5! |dem, La luce a volte, cit., p. 27.

52 |dem, I destini partecipati, cit., p. 8.

53 lvi, p. 22.

>4 |dem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 67.

% |vi, p. 68.

32



piuttosto, delle meditazioni del poeta su episodi biblici o teologici - bisogha accostare
la modalita con cui il sentimento religioso trova una piena congruenza con ’aspetto
lirico del poeta. Si potrebbe ipotizzare, proprio da alcune dichiarazioni dello stesso
Davoli sul suo primo libro lirico, ovvero Poemetti del contatto, che la dimensione
religiosa informi U’itinerario etico e poetico del poeta dall’interno, che dal semplice
‘contatto’ andra sempre piu a identificarsi con una compresenza ontologica e simbolica
con l’altro, una carnalita condivisa: ‘Il fatto che [...] un contatto Altro sia maturato nei
versi, mi ha portato a concepire Poemetti del contatto come punto d’arrivo e anche
come risoluzione di un debito nei confronti di un aspetto per niente marginale del mio
vissuto. Segno che € redditio symboli poetica’.”® Si trattera ora di mostrare come
questo contatto con [’altro e con U’Altro venga a emergere fino a tramutarsi in altro,
in una con-carnalita appunto.

L’insofferenza per la clausura (fisica e spirituale, personale, narcisistica), spesso
ripercorsa a livello saggistico da Davoli nel confronto fra ’utopia dell’unica lingua di
Babele e l’irruzione della chiamata a uscire da Ur ricevuta da Abramo,” si avverte gia,
prima dell’incontro con U’Altro di cui sopra si & accennato, nel titolo della seconda
raccolta, Mal d’auto, che € male di vivere nella dimensione limitata della macchina.
Quello che si potrebbe chiamare un agonismo verso il fuori, ’autoimposizione della
messa in gioco della propria fisicita limitata da mettere in crisi nel contatto con ’altro,
e ben rintracciabile in versi quali:

E questo il meccanismo del randagio.
La notte chiede di essere percorsa

a piedi, con il corpo, dentro uno spazio.
La casa come ’auto

€ un rimedio ingannevole che priva
del piacere di perdersi, guardando
con la testa all’insu, di lasciarsi
abbracciare dal freddo e dal caldo,
di ragionare a voce alta di tutt’altro
rispetto a quello che si congettura
quando il corpo é al sicuro.

Assassino il mestiere: la corteccia
entro cui muovermi senza molto rischio.?®

oppure ‘Poi a un tratto, forzare ’uscio, darsi / una fessura sul mondo, sollevarsi / di
peso in uno scatto / che vinca il vuoto e superi lo stallo’.” A questa spinta verso il
contatto si aggiunge una sempre crescente percezione creaturale, dove |’ “essere-per-
la-morte” viene a investire, come un velo elegiaco non disperato, tutta la comunita
degli uomini e delle cose. In una lettera a Franco Loi, citata da Loi stesso nella
prefazione di Alla luce della luce si legge: ‘“E dire che la bellezza della nostra vita sta
proprio in questa precarieta, che ha la sua segreta ma incontrovertibile dimensione di
dolcezza; e che [...] proprio dalla precarieta del nostro lo nasce la consapevolezza di
essere eterni, questa fantastica e semplicissima scoperta che si rinnova ogni giorno”’ .
Altri brani testimoniano questa dolcezza della precarieta: ‘L’alba € quella di sempre,
un risveglio / che rimanda alla morte’,®" ‘L’ho rivisto col suo sorriso di cera / su una

% |dem, Poemetti del contatto, cit., p. 77.

57 |dem, ‘Un canto di ritorno’ in: M. Morasso (a cura di), Poesia, cosa m’illumina il tuo sguardo?, Genova,
Contatti, 2020, pp. 117-122.

58 |dem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 51.

% |dem, Alla luce della luce, cit., p. 32.

 F. Loi, ‘Introduzione’ in: Davoli, Alla luce della luce, cit., p. 8.

61 Davoli, I destini partecipati, cit., p. 52.

33



lapide al cimitero, che non l'avevo / mai conosciuto davvero’,%? ‘Dal materasso
fuoriescono polveri / biancastre, maleodoranti. E pelle morta / assicura con fierezza
il dimostratore. / Mi chiedo quante generazioni sotto di me, / quante molecole un
giorno vive ristagnano / ammucchiate nelle trame della stoffa’.®® La spinta al contatto,
il riconoscersi parte di una generazione ampia fa tutt’uno con la vocazione all’umilta
tipica dell’atteggiamento post-lirico della poesia lirica. In Davoli questa caratteristica
e estremamente consapevole e vissuta in maniera gioiosa: ‘Sto / tra la gente che
nessuno conosce / e ricordera. / Mi sento / felicemente nel flusso / come se
all’orizzonte ogni cosa / si riassorbisse lontana / da ogni suo tempo e rumore’,* ‘Perd
non dimenticare che siamo uomini, / non fare di quella discesa un eroismo / inutile.
Abbi a mente il tuo cuore, / ricorda da dove vieni e dove vai, / mentre cammini a
fianco di tutti gli altri’.®®

Ora, questi campioni della poesia davoliana, come accennato prima, nella loro
singolarita non evocano, primariamente, un afflato in qualche modo religioso. Tutti
questi frammenti vanno pero riletti partendo da una serie di nodi testuali
particolarmente roventi in cui U'alto tasso di liricita porta su di sé il compito di
spandere la sua luce sulle schegge poetiche presentate in precedenza. Questi nodi
rivelano come ’esigenza del contatto, dell’umilta, della veemenza con cui si rompono
le barriere intrapersonali e intra-cosali trovi la sua scaturigine nella percezione della
maternita della vita che rende tutti fratelli. In particolare, nelle poesie dedicate alla
madre naturale, € avvertibile come quasi ci sia, nel tentativo di ritornare a contatto
con quel ‘grumo originario’ di cui si avverte la ‘sperdutezza’®® di essere figli generati
da un atto d’amore, un’espansione della figura materna a simbolo della generazione
della vita a partire da un atto d’amore totale. La sezione Figure senza erbario di Come
all’origine dell’aria ne e testimone: ‘Vorrei lasciare un segno di rimando / all’ora della
nascita. Significare / non altro che un pulviscolo su cui / la luce imprime un nome’,*’
‘Vorrei giungere fino a lui, lasciarmi / sedurre fino agli atomi da lui. / Mi inchioda
stretto un dolore amoroso / quando mi tocca e fugge ed io precipito / ad occhi aperti,
afferrato su me’.% E particolarmente significativo notare come il tema della maternita
originaria passi attraverso il doppio binario dell’avversione alla nostalgia per la madre-
vita, rivelandosi, piu che nostalgia di un passato perso, desiderio per un futuro
imminente, e che questo desiderio sia impresso nella fisicita biologica e materica del
poeta (che parla di cellule, materia, molecole, fibre, tessuti). E il corpo il tramite
primo delle sensazioni, ed € nel corpo che il ‘grumo originario’ si fa percepire come
amore per un ‘lui’ che &, chiaramente, a questo punto, Cristo. La pulsione desiderante
che spinge la poesia di Davoli a farsi ‘“canto di ritorno”, di una prossimita, di un
accostamento alla luce’® nasce proprio dalla percezione “creaturale” di essere inseriti
‘nel flusso’, di ritrovare, simbolicamente, nell’altro un ‘segno di rimando’ alla propria
personalissima origine, di essere inseriti in una stessa carne mistica.

L’evocazione del concetto di carne, piu che rimandare alla dottrina
dell’incarnazione di Dio in Cristo (ovviamente presente in queste meditazioni), fa
riferimento alla svolta teologica della fenomenologia francese’”® massimamente
esemplificata da Michel Henry, specificatamente nel suo libro Incarnazione. Una

62 |dem, Padano piceno, cit., p. 29.

63 |dem, | destini partecipati, cit., p. 19.

64 |dem, 7 poeti del premio Montale, cit., p. 28.

% |dem, I destini partecipati, cit., p. 52.

6 |, Giussani & G. Testori, Il senso della nascita, Milano, Rizzoli, 2013, p. 39.

67 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 96.

68 |vi, p. 98.

% ldem, ‘Dall’inizio’, cit.

70 |l riferimento & a D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie francaise, Combas,
L’éclat, 1990.

34



filosofia della carne,” in cui la meditazione fenomenologica trova una particolare

congiuntura con la verita del Nuovo Testamento. Il riferimento a Henry non € casuale,
perché nelle colonne di Ciminiera Davoli evoca il nome del francese ben due volte,
nell’articolo (gia citato in apertura del paragrafo) che inaugura il primo numero della
rivista e in un articolo sulla cantante Mina.”? Inoltre sara facilmente rintracciabile una
traccia fenomenologica in alcuni passaggi essenziali della poesia davoliana,
sintomaticamente a partire dal 2002, anno di pubblicazione del libro di Henry. Il senso
di proporre uno scarnificato riassunto del pensiero di Henry € legato a queste evidenti
congiunture. La sua filosofia € incentrata sul riconoscimento di una immanenza
dell’orizzonte dell’apparizione del fenomeno che non si da esteriormente da fuori ma
che é frutto di una autodonazione della possibilita di percepirsi. La trascendenza e
esclusa in fase originaria di autoaffezione della Vita a se stessa:

La dimensione originaria, che si rivela nell’ego, anzi che coincide con l’ego € auto-affezione
pura, € il sentire se stesso, e viene denominato da Henry «Vita». La vita rivela se stessa a
partire da sé nell’immanenza assoluta, cio significa che il suo rivelarsi non necessita nessuna
mediazione teorica.”

L’autodonazione della vita non richiede - prosegue Henry - la mediazione del mondo;
essa si manifesta nell’immanenza patica prima di ogni apprensione intenzionale, prima
di essere oggettivata in un di-fuori, in breve ‘prima del mondo, fuori dal mondo [essa
€] cio che é estranea a ogni “mondo”, a-cosmica’’* in una dimensione non temporale.
Questo sentimento di autopercezione (ci si riferisce al lessico a volte biologico nel
poeta) e in Davoli espresso - rafforzando la tensione lirica alla astoricita - in questa
maniera: ‘Lavoro per il mondo che mi attende, / vivo il presente per U'eternita’.”
Dovendo, per motivi di spazio, semplificare i ragionamenti di Henry, & importante
puntualizzare che la Vita originaria, non quella del singolo, per essere mediata e
generata nella singolarita (definita “ipseita”) ha bisogno di una precedente e
primordiale autoaffezione in una archi-carne: ‘La venuta originaria a sé si compie nel
pathos originario del suo puro godimento di sé, nell’Archi-Pathos di un’Archi-Carne,
ovunque e necessariamente, ovunque una vita verra a sé di questa carne nell’Archi-
Carne della Vita. La carne & propriamente il modo in cui la vita si fa Vita’’® (a cui fa
riferimento un verso significativo di Davoli: ‘La vita che non s’afferra / & quella vera
che attraversa i giorni, / la vita che s’incarna dentro la vita / come un sigillo di
vene’).”” Non c’é vita, dunque, senza carne ma non c’é carne senza vita. Tenendo sul
doppio piano la fenomenologia e la rivelazione bilica, Henry intreccia ’archi-carne alla
generazione di Cristo:

La sua incarnazione [di Cristo] - cioé il divenire uomo del Verbo - € una venuta nella sua propria
carne, che Henry dice essere una ‘archi-carne’, poiché essa € la carne originaria di ogni vivente
[...]. Di conseguenza in Henry Cristo & anche un ‘archi-figlio’ che rivela, in ragione di questa
anteriorita fondativa del Padre, il rapporto di supremazia del Figlio generato da esso stesso, in
quanto ¢ il solo in grado di generare.’®

7t M. Henry, Incarnazione. Una filosofia della carne, Torino, SEI, 2001.

72 Davoli, ‘Alla luce della voce. Carne e dono in Mina’, in: Ciminiera, |, 2 (2002), pp. 45-49.

73V, Perego, ‘La filosofia della religione di Michel Henry’, in: La scuola cattolica, CXXXI, 3 (2003), p. 538.
74 Henry, Incarnazione, cit., p. 65.

75 Davoli, I destini partecipati, cit., p. 54.

76 Henry, Incarnazione, cit., p. 140 (corsivo nel testo).

77 Davoli, Poemetti del contatto, cit., p. 23.

78 J. Leclercq, ‘La religione come forma etica dell’autoregolazione’, in: Humanitas, LXXIl, 1 (2017), p. 19.

35



‘Cristo non ha solamente preceduto la venuta di tutti gli altri figli, ma [...] &, in
ciascuno di questi, cio che li rende possibili, allo stesso titolo di questa Vita, Lui che e
il Sé senza il quale nessuna Vita non sarebbe possibile’.” La possibilita, dunque, di
sentirsi parte della stessa carne, di essere consustanziali e di nominare questa carne
passa per la comune giacenza ontologica nel Cristo: ‘Evocarti / e il tuo sangue che
ancora circola in me. / Darti voce & incrociarti nelle cose’.® | versi di Davoli, nel
riconoscere la propria carne come simbolo della Vita, come simbolo di Cristo, quindi
come simbolo di tutti i fratelli e tutte le creature, nella compassione che € una con-
affezione, sono particolarmente espliciti: ‘Eppure amo la mia pesantezza / dentro la
quale si dischiude il mondo, / particelle amorose nel mosaico / fibroso degli incontri’.®’
Il riconoscimento, mediato da Henry, del proprio corpo come appartenente alla carne
che accomuna gli esseri, come simbolo che nella coincidenza di esperienza personale
e vita altrui (come si vedra nella conclusione, si potra parlare di rapporto tra
iniziazione e tradizione) esprime la certezza che questo riconoscimento, che e
nostalgia® e desiderio, canto di ritorno, folgora ’attimo temporale in un presente
mistico, in cui il corpo assurge a carne, si fonde nel corpo mistico di Cristo instaurando
una coincidenza simbolica tra piano divino e umano (in termini corbiniani si parla qui
di ‘tautegoria’):® ‘Vorrei dunque sparire lievemente / pur continuando a vivere.
Restarmene / nel dono dei segreti quotidiani / dove tutto significa’;® ‘Vorrei / vibrare
nel Corpo arioso / di un’infinita gratitudine’.®

Si e tentato di dimostrare, certamente non a sufficienza per motivi di spazio, la
parallela convergenza, nell’ultimo trentennio, del ritorno della lirica e della religione,
del ritorno dell’interesse per entrambe e della loro mai esausta compartecipazione.
L’indebolimento metafisico del concetto di Dio, la sua kenosi in una religiosita umana
e sensibile, il suo distanziamento dal concetto greco di Essenza, la carita che diventa
sentimento creaturale in una lirica sempre meno elitaria e piu (henryanamente)
“carnale” trova, nella riproposizione storica della modalita di espressione del simbolo,
evidenti e concordi manifestazioni nella poesia di Davoli, frutto originale di un
sentimento lirico e di una ispirazione autenticamente religiosa. Davoli persegue quella
che Massimo Morasso definisce ‘via anagogica’:

La via anagogica € un sentiero della mente tesa verso la realta del simbolo: in questo senso &
un opus spirituale, oggi come sempre, a qualsiasi latitudine, e in qualsiasi ambito stilistico (sul
versante letterario), culturale (sul versante socio-antropologico) e fideistico (sul versante
religioso) ci si trovi a intraprenderlo, o a incrociarlo, o anche solo a intravederlo.?

Se si intende - come Morasso - [’anagogia come ermeneutica in poesia secondo cui ‘la
poesia & divinazione dello spirituale nel sensibile’,¥ la nozione di simbolo che viene
qui evocata racchiude in sé la doppia valenza religiosa ed estetica di cui si € prima
discusso. In particolare, avviandoci alla conclusione, la comprensione del termine
“anagogia” puo essere riallacciata al rapporto, tutto interno alla dimensione

79 M. Henry, Phenomenologie de la vie, Paris, PUF, 2004, vol. IV, p. 126. La citazione é ripresa da Leclerq,
‘La religione come forma etica dell’autoregolazione’, cit., p. 21.

8 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 27.

8 |vi, p. 96.

8 |a ‘nostalgia’ come caratteristica precipua della parola poetica € individuata da K. Rahner, Sacerdote
e poeta, Cinisello Balsamo (MI), San Paolo, 2014, p. 107.

8 Corbin, L’immagine del tempio, cit., pp. 177 e seguenti.

8 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 100.

8 |vi, p. 97.

8 M. Morasso, ‘Introduzione’ in: idem (a cura di) Poesia, cosa m’illumina il tuo sguardo?, cit., p. 11.

8 |bidem.

36



simbolica, tra esperienza singola e collettiva o, in termini spiccatamente “spirituali”,
tra iniziazione e tradizione:

il rapporto con il movimento complessivo della dimensione del simbolo si fa cosi intimo ed
estremo che, nel momento stesso in cui gli consente di esporre il proprio svolgimento tutto
nella luce del suo piu concreto raccogliersi nella massima realta dell’“adesso”, anche dissolve
[...] tutto cio che il simbolo usualmente deve consumare per mostrare la sua faccia piu vera,
quella in cui esso é il luogo del tempo in cui tradizione e iniziazione vengono a coincidere e
dove eternita e impermanenza si affidano reciprocamente. 88

La concreta realta del simbolo non €& quella di mero segno che significhi una
determinata palette di significati futuri, ma la percezione che [’esperienza singola
(che in Davoli e nella lirica € il proprio lo) sia talmente singolare da rappresentare,
pars pro toto, ’esperienza collettiva; ’ermeneutica anagogica del simbolo € il
rapporto “carnale” sopra delineato, quello per cui la propria vita diviene parte, per
mezzo del riconoscimento personale dell’appartenenza al corpo cristico, della Vita
originaria. Esso viene a maturare nella dimensione che lo rende evento in cui il singolo
perde quello che di inautentico si porta dietro per arrivare a comprendere la sua vera
origine e, nel caso dell’anagogia e di Davoli, per giungere alla salvezza-beatitudine.
Una via, quella anagogica, che conduce a non lasciare la poesia nel suo loculo ma che
la rende strumento tra gli altri per percepire la Vita:

Vorrei che si capisse che é per grazia.
La pagina fu tramite fiorito

del respiro e non altro. Solamente
nell’alone del transito si illuminava.
Oltre e durante ci segnava un vento
che leviga le pietre, un’acqua dolce
che da forma alle cose.

lo lo dicevo come il dito indica.®

Nella congiunzione tra lirica, carita, vicinanza di Dio, Davoli consegna il ruolo della
poesia a un farsi che € uno scomparire simbolico in altra verita, in altra vita, in una
carne al contempo personale e divina:

La poesia con la sua funzione memoriale: né solo racconto [...] né solo ricordo [...], ma piu
intensamente martyrion, testimonianza, attendibilita dell’ascolto di sé, delle cose e del
mondo; parola che, inchiodata nella pagina, riprende carne in chi vi si imbatte (anche ’autore);
una lettera (che, per quanto bella e compiuta, € morta-in-sé), atta a rinascere in un corpo
concreto ed altro (sia esso una persona, sia esso un popolo) in cui il memoriale si attualizza,
agisce [...]. Le parole si umiliano a servire la vita, e solo in quel punto il flatus Vitae le nobilita.
In questo senso, a me pare che il cosiddetto Grande Stile, meglio di qualunque altro filone o
canone, abbia saputo rendersi idoneo a dire in versi [’uomo e la vita nella loro complessita,
affiatandosi con naturalezza ai fondamenti preziosi della piu alta tradizione lirica, ma anche
‘entro il dolce rumore della vita’.”

Parole chiave
pensiero debole, creaturalita, lirica, simbolo, carne

8 A. Brandalise, Metodi della singolarita, Milano-Udine, Mimesis, 2019, p. 46.
8 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 99.
9% |dem, ‘Poesia e Verita’, cit., pp. 382-384.

37



Michele Bordoni é dottorando in Letteratura italiana presso l’Universita di Cagliari.
Laureatosi presso l’Universita degli Studi di Padova con una tesi triennale su Rainer
Maria Rilke e con una tesi magistrale in Teoria della letteratura sulla lirica di Mario
Luzi e il suo rapporto con il simbolo (relatore Adone Brandalise), prosegue i suoi studi
analizzando le forme di interrelazione tra parola e immagine dal periodo tardo
rinascimentale fino al Settecento, con una particolare attenzione alla figura di Vico e
alle influenze esercitate dalla letteratura di imprese, emblemi, geroglifici sulla
concezione linguistica del pensatore napoletano.

Dipartimento di Filologia, Letteratura e Linguistica
Universita di Cagliari

via Is Mirrionis 1

Cagliari (Italia)

michele.bordoni13@gmail.com

SUMMARY

‘Giving You a voice is crossing You in things’

The song of return in Filippo Davoli’s between lyric and religion
This paper aims at investigating the phenomenon of the return of religion as well as at
analysing the return of lyric poetry and French phenomenology as conceptual keys to
Davoli’s literary production. The thirty-year poetic activity of Filippo Davoli (Fermo,
1965) may be defined as avery personal “return to reality” where the
poet inserts daily situations as part of a wider transcendental plan, which, however,
does not imply dogmatic declarations of faith. According to thematic and chronological
analyses, Davoli’s poetry may constitute a parallel to contemporary expressions of
religious sentiment linked to poetry. In this “initiatic-spiritual” knowledge, the poet’s
mystical sentiment, or ‘Song of return’, may be preparatory to a re-reading of reality
which goes beyond its material dimension. Such a double level of reading can be as
well exemplified by another pivotal theme in Davoli’s production: the body and its
limits express both the mere caducity of the present and its “anagogic” dimension,
which consists in a further interpretation of its limits.

38



