
25 

 

 

Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 25-38 - www.rivista-incontri.nl – http://doi.org/10.18352/incontri.10351 
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License - 
Publisher: Werkgroep Italië Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals 
 

 
‘Darti voce è incontrarti nelle cose’  
Il canto di ritorno di Filippo Davoli tra religione e 
lirica 
 
 

Michele Bordoni 
 
Introduzione 
Uno studio, per quanto limitato e parziale, sulla figura di Filippo Davoli (nato a Fermo 
nel 1965) e sull’influenza che la religione ha nella sua produzione si presta a rivelare 
quanto l’idea di una modulazione della religiosità in contesti letterari contemporanei 
sia effettivamente al centro della riflessione poetica tout court. La posizione isolata 
di Davoli nel panorama della poesia italiana mostra come i macro-movimenti culturali 
che nell’epoca successiva al postmoderno stanno avvenendo − si fa riferimento alla 
duplice serie di “ritorni”, il ritorno al reale1 e il ritorno della religione2 nella 
meditazione filosofica e nella produzione letteraria − siano fenomeni di ampio raggio. 
La trentennale esperienza davoliana si rende disponibile a uno studio che tenga come 
assi strutturanti contemporaneamente la dimensione “nascosta” del singolo fatto 
letterario e la dimensione storico-culturale che informa la prima ma che solo dalla 
prima è resa nota.  

L’accostamento tra lirica e religiosità contemporanea, l’ipotesi di lavoro su cui 
si basa l’analisi del corpus davoliano, è qui operato nei termini di un’analogia, fondata 
su un approfondimento del concetto generale di poesia e di simbolo. Trova posto in 
un’analisi che, partendo da presupposti estetici e retorici, si incrocia − forse in maniera 
non pienamente esaustiva e, conseguentemente, non totalmente dimostrabile in 
questa sede − con la dimensione della religione. La stretta convivenza tra lirica e 
simbolo inaugurata dal Romanticismo e, come si vedrà, ancora presente nella poesia 
contemporanea, è basata infatti su una modalità di pensiero teologica, in un 
rispecchiamento del piano religioso su quello artistico-letterario. Particolarmente 
acuta nel dimostrare la reciproca (e problematica) convivenza di simbolo religioso e 
simbolo artistico è l’analisi di Benjamin: ‘L’unità dell’oggetto sensibile e di quello 
sovrasensibile, il paradosso del simbolo teologico, viene distorta nella forma di una 
relazione tra apparizione e essenza’.3 Nella prassi poetica contemporanea, e nella 
lirica in particolare, la duplice direttiva “sensibile/sovrasensibile” non smette di 
reinventarsi e di trovare soluzioni alternative allo scacco allegorico − già previsto da 
Benjamin e da Lukacs4 − a cui sembrava destinata a partire dagli anni Cinquanta e 
Sessanta. Il ritorno della lirica sulle scene della poesia contemporanea sembra dunque 

 
1 R. Donnarumma, G. Policastro & G. Taviani (a cura di), ‘Ritorno alla realtà? Narrativa e cinema alla fine 
del postmoderno’, in: Allegoria, XX, 57 (2008), pp. 7-93. 
2 G. Vattimo, Credere di credere, Milano, Garzanti, 1998; U. Beck, A God of One’s own, translated by R. 
Livingstone, Cambridge, Polity Press, 2010. 
3 W. Benjamin, Il dramma barocco tedesco, Torino, Einaudi, 1971, p. 163. 
4 G. Lukacs, Estetica, Torino, Einaudi,1975, volume 2, p. 826. 



26 

 

segnare un cambiamento di direzione, una torsione che la allontana dal suo precedente 
destino di ghettizzazione e scomparsa. A questo sembra fare da controcanto proprio 
l’inaspettata ricomparsa della religione nelle società occidentali; quello che sembrava, 
nel postmoderno e nel movimento della secolarizzazione, il compimento dell’annuncio 
della nietzschiana “morte di Dio” (ovvero la scomparsa del dogma metafisico su cui si 
basava la religione) si è rivelato, piuttosto, il compimento della verità della religione, 
in particolare del cristianesimo.5 Sembra non indifferente notare che questi due 
mutamenti, oltre a mostrare che la modernità si muove su un ‘multiple level pathway’ 
che scardina la ‘linear theory’6 del pensiero secolare e anche di quello (allargando lo 
spettro della visione di Beck) storico-letterario, assumano le fattezze di una 
“migrazione” del concetto di simbolo,7 nel suo destino di incrocio tra particolare e 
generale − oppure, secondo una definizione esoterica, fra iniziazione e tradizione − e 
di opposizione alle esigenze storiche dell’allegoria come forma mentis. 

L’assunto, dunque, posto alla base della presente ricerca, è che il ritorno della 
religione e della poesia lirica sia leggibile partendo da una problematizzazione 
(sociologica, religiosa, estetica ed esoterica) della contrapposizione tra simbolo e 
allegoria. Si procederà, pertanto, a una comparazione dei principali caratteri evolutivi 
della religione (evidenziati dalle intuizioni del “pensiero debole”) e della poesia lirica 
nell’ultimo ventennio (ovvero, la poesia lirica scritta da quella ‘generazione del 
limbo’8 dei nati negli anni Sessanta e Settanta), ipotizzando che l’apparente 
simultaneità dei mutamenti sia dovuta al contemporaneo risalto che la loro natura 
simbolica ha avuto. In questo contesto proveremo anche a collocare la figura di Filippo 
Davoli, considerandola come exemplum capace di dimostrare e corroborare le 
movenze assunte dalla poesia in relazione al ritorno del sentimento religioso. La 
maggiore specificità della seconda parte si presenta come indispensabile per 
evidenziare quanto sia complesso e vasto il discorso relativo alla congiunzione tra 
religione e letteratura (poesia lirica in primis). Questa sezione è tuttavia posta nella 
seconda metà dell’articolo per evitare di redigere una mera compilazione di luoghi e 
temi religiosi nelle poesie dell’autore disancorati da una prospettiva teorica capace di 
offrire strumenti di analisi più acuti. 

 
Religione dopo la religione, lirica dopo la lirica:9 ipotesi di un legame tra religione 
e lirica nella contemporaneità 
Le istanze e le movenze della religione e della letteratura contemporanea sono 
accomunabili, forse in maniera più stretta di quanto qui si potrà dimostrare, dal 
concetto di “indebolimento”. Indebolimento che riguarda, rispettivamente, l’aspetto 
dogmatico, metafisico e morale della religione (ci si riferisce, qui, al Cristianesimo e 
alle interpretazioni che Vattimo fornisce dello stesso) e l’aspetto che, in termini 
baudelairiani, potrebbe essere chiamato aurale della lirica. Si assiste, per motivi 
interni sia alla storia della religione che a quella della poesia, a uno sfaldamento 
generale delle basi solide, “forti”. 

Tracciando un breve schizzo della traiettoria compiuta dalle analisi in merito al 
fenomeno religioso si nota come, a partire dalla relazione inaugurata da Vattimo in 
Credere di credere tra pensiero debole e religione debole, il ‘Postmetaphysical 
thought fundamentally aims at an ontology of weakening that reduces the weight of 
the objective structures and the violence of dogmatism’,10 proponendo una religione 

 
5 Vattimo, Credere di credere, cit., pp. 22-23. 
6 Beck, A God of One’s own, cit., p. 39. 
7 Il riferimento è al libro di R. Wittkover, Allegoria e migrazione dei simboli, Torino, Einaudi, 1987. 
8 M. Merlin, Oltre il varco, Novi Ligure, Puntoacapo, 2011, p. 174. 
9 Il riferimento è a E. Testa (a cura di), Dopo la lirica. Poeti italiani 1960-2000, Torino, Einaudi, 2005. 
10 R. Rorthy & G. Vattimo, The future of religion, New York, Columbia University Press, 2005, p. 9. 



27 

 

“alleggerita” dall’apparato storico delle credenze e delle tradizioni dogmatiche che si 
concede a una ‘radically nondogmatic and ecumenical opening’11 in cui il dialogo e la 
comunicazione diretta con il proprio sé, non mediata da rituali e costrizioni liturgiche, 
offre la possibilità di essere a stretto contatto con un “dio personale”.12 Ulrich Beck 
nota come la kenosis, ‘l’incarnazione, e cioè l’abbassamento di Dio a livello 
dell’uomo’13 ha allargato la sua azione da un piano ontologico-trascendentale, a uno 
metafisico-concettuale (il crescente depotenziamento del dogma e della concezione 
aristotelica di Dio immobile), fino a un piano che potremmo definire “corporale”: ‘A 
God of one’s own is not an omnipotent God. He is a God who has become impotent and 
homeless in an apocalyptic age. He is a God who, if He is not to perish, stands in need 
of the human beings who have repudiated Him’.14 Parallelamente autori come Sergio 
Quinzio dimostrano, da un punto di vista totalmente diverso da quello di Beck, che 
‘l’idea di Dio motore immobile è un “mito metafisico” tutto frutto della visione 
aristotelica’15 e che ‘Dio […] avrebbe rinunciato all’onnipotenza per recuperarla alla 
fine dei tempi’.16 Da più parti dunque l’incarnazione è indicata come la trascrizione 
della storia dell’Essere da ‘essenza’ a ‘Evento’17 che avviene nell’individualità del 
singolo. Questo spostamento, dal dettame metafisico che crea comunità (anche) 
territoriali alla ‘own room’18 (in cui il singolo prega il suo “dio personale”), è 
nominabile come il passaggio da un concetto di religione a uno di religiosità. Sulla 
scorta della confluenza tra demistificazione dei dogmi e della morale di cui si fa 
portavoce Vattimo,19 Beck propone una definizione di religiosità di questo tipo: ‘the 
social forms of a new religiosity, namely the religiosity of the “God of one’s own”, 
correspond to the social forms of a space of one’s own and a life of one’s own. […] 
Individuals uses their religious experiences to construct their individual religious 
shelter, their “sacred canopy”’.20 

Il legame tra individualismo, personalizzazione del rapporto con Dio, uscita da 
una visione comunitaria avvolta su basi e cardini religiosi in favore di un’idea di 
comunità più aperta è definito da Beck ‘subjective polytheism’.21 A questa condizione 
di separatezza e isolamento, frutto di dinamiche e contingenze sociali, economiche, 
culturali appartenenti all’era della globalizzazione e non necessariamente negative, 
fa da contrappeso l’opposta reazione alla singolarizzazione, ovvero il sentimento di 
essere, proprio perché non separati da barriere ideologiche e religiose, in qualche 
maniera “sovrastrutturali”, portati alla pace, alla convivenza cordiale e umana. Se 
Beck parla di questo fattore affermando che ‘religion is both the opposite of 
individualization and its source’,22 ponendosi al contempo come una realtà in grado di 
garantire una determinata regola etica e valoriale che ne esclude altre (opposto 
dell’individualizzazione in quanto apparato coagulante più persone), ma lasciando ai 
singoli aderenti la libertà di aderire o meno a queste regole (individualizzazione della 
scelta), Vattimo nota come la sempre maggiore libertà di “credere di credere” senza 
imposizioni dogmatiche sia il compimento del vero messaggio cristiano, ossia la Carità. 
L’annullamento delle barriere ideologiche infatti permette di riconoscere all’altro la 

 
11 J.A. McClure, Partial Faiths, Athens, University of Georgia Press, 2007, p. 5. 
12 Il riferimento è, ovviamente, a Beck, A God of One’s own, cit. 
13 Vattimo, Credere di credere, cit., p. 31. 
14 Beck, A God of One’s own, cit., p. 9. 
15 S. Quinzio, La sconfitta di Dio, Milano, Adelphi, 1992, p. 43. 
16 Ivi, p. 44. 
17 Vattimo, Credere di credere, cit., p. 37. 
18 Beck, A God of One’s own, cit., p.14. 
19 Vattimo, Credere di credere, cit., pp. 51-54. 
20 Beck, A God of One’s own, cit., p. 14. 
21 Ivi, p. 62. 
22 Ivi, p. 80. 



28 

 

libertà di credere e di vivere la sua libertà; questa condizione volitiva libera è il 
collante dell’umanità, ora chiaramente resa unita da questo “marchio esistenziale”. Il 
sentimento di amore verso il prossimo (il “comandamento nuovo” di cui parla Cristo 
nel Vangelo) è il vero messaggio cristiano e religioso:  

 
‘We cannot not call ourselves Christians’ because in a world where God is dead − where the 

metanarratives have been dissolved and all authority has fortunately been demythologized, 
including that of “objective” knowledge − our only chance of human survival rests in the 
Christian commandment of charity. 23 

 
Riconoscersi umani, vivere la condizione della creatura senza separazione ideologica, 
essere in contatto e in dialogo sia col “dio personale” che con il vicino, in 
un’oscillazione armonica tra la propria interiorità e la comunità sembra essere, così, 
il destino della religione nell’epoca contemporanea.   

Riportando ora queste brevi affermazioni su di un piano squisitamente letterario, 
azzardando un balzo analogico tra il piano religioso e quello estetico (balzo che già 
Benjamin aveva definito ‘clandestino’ e che qui, per ovvie ragioni di spazio, è 
presentato come limitata ipotesi di lavoro), è possibile notare una certa familiarità tra 
questo movimento kenotico del Cristianesimo e quello della poesia lirica negli ultimi 
decenni. La poesia contemporanea, secondo Enrico Testa, è definita una poesia “dopo 
la lirica”, ovvero una poesia che nasce dalla chiusura del paradigma lirico di stampo 
romantico, poi simbolista, poi ermetico e neoermetico a seguito dei cambiamenti del 
Dopoguerra e, soprattutto, degli anni Sessanta e Settanta. Potremmo insomma dire, 
schematicamente, che la lirica sia stata definita da strutture che si sono mantenute 
salde fino alla cesura del secondo conflitto mondiale, ma che si sono rapidamente 

“indebolite” negli anni e nei decenni successivi. La presenza dell’io − al contempo 
oracolo e sacerdote capace di mediare nella poesia le verità spirituali (da notare 
ancora il legame spurio tra piano religioso ed estetico) −, una rigida forma metrica, un 
linguaggio oscuro e refrattario sono solo alcuni degli aspetti più evidenti venuti a 
modificarsi. Basta leggere una dichiarazione programmatica di Marco Giovenale per 
comprendere come si possa concordare sull’autocoscienza dei poeti di essere ormai 
usciti da quel particolare periodo storico-letterario: ‘L’autore non afferma (da 
posizione elevata o meno), non stabilisce i parametri assertivi del materiale che pure 
produce; non fabbrica quel modello eroicamente ultrasemantico’.24 Si è 
evidentemente fuori da ogni paradigma in cui i poeti lirici ‘con la parole si ritagliano 
un mondo interiore, uno scarto dalla langue della comunità di appartenenza’,25 in cui 
il linguaggio si fa ardito e incomprensibile, in cui l’io crea il mondo dal suo interno. 
Sembra, piuttosto, che ‘la scommessa [sia] quella di tornare a una immediatezza del 
darsi, di regalare al lettore una presenza, non un “magheggio”, non una fumisteria. 
Non sappiamo più cosa farcene di queste cose’.26 Tuttavia, e lo notano efficacemente 
Guglielmin e Afribo nelle loro recenti analisi, la poesia lirica di impianto simbolista, 
invece che scomparire dagli scaffali delle librerie, è ancora − con i dovuti 
rimodellamenti − possibile e rappresentata, in maniera tutt’altro che irrilevante ed 
epigonica, da esponenti quali Anedda, Bre, il recentemente defunto Benedetti, Ceni, 
Gualtieri, (a cui aggiungiamo Davoli per i motivi che si vedranno) e altri poeti 
“creaturali”. Come la kenosi alla base del Cristianesimo ha permesso l’indebolimento 
della struttura metafisica, così in poesia si arriva a una “lirica dopo la lirica” che non 

 
23 Rorthy & Vattimo, The future of religion, cit., p. 54. 
24 S. Guglielmin, La lingua visitata dalla neve, Canterano (RM), Aracne, 2019, p. 123. Il brano di Giovenale 
è tratto da M. Giovenale, ‘Cambio di paradigma’, in: il verri, LV, 43 (2010), pp. 163-165. 
25 Ivi, p. 222. 
26 S. Dal Bianco, Distratti dal silenzio, Macerata, Quodlibet, 2019, p. 95. 



29 

 

scompare ma si apre ad alcune novità significativamente simili a quelle individuate 
nella “religione debole”. 

 
Se c’è un aspetto che li [i poeti lirici “creaturali”] differenzia dagli autori ermetici e post-
ermetici, riguarda la relazione nei confronti di una platea che non è solamente pubblico […]: il 
loro destinatario è l’uomo in quanto creatura mortale, con cui condividono quella comune 
fragilità creaturale che li rende fratelli maggiori, non più padri dall’auctoritas indiscussa.27 

 
La vicinanza del poeta al lettore non è più data da un orizzonte politico, storico o 
ideologico comune. È per il fatto di essere comuni mortali che la comunicazione, 
l’‘immediatezza del darsi’ di cui accennava Dal Bianco, è possibile. Inoltre, venendo 
sempre di più a mancare strumenti agglomeranti “forti”, viene meno anche la portata 
allegorica dell’atto poetico. A una raffigurazione storica, capace di creare allegorie 
‘emblematiche della nuova condizione precaria dell’esistenza umana […] poggianti su 
archetipi condivisi, ma da leggersi in un contesto nuovo, segnato dall’impoverimento 
metafisico e dal senso tragico della storia’28 e che agiscano sul piano razionale del 
lettore, la poesia lirica contemporanea torna invece verso la sensibilità elementare, 
da sempre dominio del simbolo.29 La dimensione astorica di questa poesia è da leggersi 
dunque come un fatto privato, in cui la quotidianità particolare viene a trovare una 
collocazione superiore, nella dimensione generale dell’esperienza condivisa, non 
metafisica. Con le parole di Dal Bianco: ‘La mia vita è un disastro, come quella di tutti, 
e la sola cosa che ho capito è che c’è qualcosa da capire, di importante’.30 Ciò che per 
motivi di spazio non può estendersi oltre nell’analisi si concretizza dunque nell’ipotesi 
che, sia nella “religione dopo la religione”, sia nella “lirica dopo la lirica”, siano 
osservabili: una tendenza allo smantellamento dell’apparato rituale e metafisico 
(rispettivamente dogmatico e aulico-oracolare), una privatizzazione del sentimento (la 
religiosità, come la poesia lirica, intese come fatti privati e astorici), una dimensione 
caritatevole (la carità che per Vattimo è il risultato del Cristianesimo è il sentimento 
di coappartenenza alla morte comune ai poeti “creaturali”). È nella tensione e nella 
contraddittorietà della lirica e della religione di essere al contempo tra l’individualità 
e la comunità che si gioca il ruolo del simbolo come ermeneutica di questa 
riproposizione lirica e religiosa.  

La traiettoria che ha portato a un accostamento tra poesia lirica e religione 
“debole” è guidata da un sempre più fervente atteggiamento di rifiuto delle 
sovrimposizioni metafisiche e dogmatiche, siano esse morali, religiose o letterarie. A 
questo, quasi a controcanto di una individualizzazione della fede o della sfera poetica, 
si è aggiunto un atteggiamento di riconoscimento del proprio io all’interno di un 
tessuto comune, meno evidente a livello esteriore, ma più radicato al cuore della 
singola esperienza umana. Il paradosso che conduce un’esperienza di scelta singolare 
ad aprirsi verso un afflato creaturale o comunitario porta a riconoscere una tensione 
fra particolare e generale, tra singolarità e totalità. Poiché a questo tipo di relazione 
è associata in maniera quasi automatica la diade allegoria/simbolo, e poiché spesso, 
nella teoria dell’espressione artistica, sia simbolo sia allegoria hanno giocato un ruolo 
importante, sembra necessario affrontare il rapporto tra questo tipo di espressioni e il 

 
27 Guglielmin, La lingua, cit., p. 178. 
28 Ivi, p. 65. Si veda anche a riguardo A. Afribo, Poesia italiana postrema, Roma, Carocci, 2018, p. 57, 
dove l’autore accosta alla cosiddetta “scuola romana” − la cui esperienza è centrale, per Afribo, nella 
nuova poesia degli anni Ottanta e Novanta − le seguenti caratteristiche: ‘[i poeti della “scuola romana”] 
si riconoscono nella condivisione dei valori linguistico-sentimentali dell’aurea mediocritas, della 
(presunta) naturalezza del sermo cotidianus e in una ampia ma coerente costellazione […] di moderni 
“antimoderni”’. 
29 Guglielmin, La lingua, cit., p. 53. 
30 Dal Bianco, Distratti dal silenzio, cit., p. 144. 



30 

 

versante artistico e religioso. Quando Beck si riferisce alla natura bifronte della 
religione (e non della religiosità) lo fa utilizzando un sintagma particolare: ‘This finding 
is strengthened by reflecting on the choice of words: religion is treated as a noun, 
which implies a clearly demarcated social set of symbols and practices that constitute 
an either/or’.31 

Riferendosi a un ‘social set of symbols’, Beck coglie l’esclusività della dimensione 
religiosa e la sua correlazione con una serie prestabilita di ‘pratiche’ e di dogmi che a 
queste pratiche sono legate. Scegliere, distinguendosi da altre comunità, determinati 
simboli vuol dire attribuire alle linee di demarcazione sociale le implicazioni 
metafisiche che li costituiscono. Volendo, però, dare al simbolo una connotazione 
diversa, più legata alle pratiche (artistiche) e alle forme che lo esprimono, è possibile 
notare come questi simboli “sociologici” siano (sul piano estetico) più vicini, 
nell’esprimere una credenza capace di creare demarcazione religiosa, alle modalità 
formali ed estetiche delle allegorie. Se per simbolo infatti intendiamo − con Lukacs32 
e con Benjamin − un’immagine che, nel connettere il particolare al generale, non 
traduce, annullandolo, il primo termine nel secondo, ma rende, dopo un atto di 
interpretazione e di partecipazione emotiva, il particolare generale (come si vedrà, 
questa è la nozione di ‘tautegoria’ di Corbin),33 e con allegoria ‘l’espressione di un 

concetto’,34 un irrigidimento della forma della relazione, in cui si scalza ‘il contenuto 
universale di umanità che implicite è presente sempre e dappertutto nel 
rispecchiamento estetico’,35 si può notare come questa definizione di simbolo sia più 
da accostare alla moderna “religiosità” che alla “religione” tout court. Quello che 
Beck definisce “simbolo”, a livello estetico si esplicita nei modi formali 
dell’“allegoria”, una modalità di trasposizione che annulla la forma particolare (il 
personale sentimento religioso) nella resa concettuale (la cronicizzazione in dogma). 
Non a caso l’allegoria, secondo Lukacs,36 è stata la depositaria dell’incarico sociale 
affidato all’arte dalla religione, mentre il simbolo è sempre rimasto legato 
all’espressione della singolarità. 

In una condizione di “religiosità”, in cui a far da tramite tra il singolo e Dio è il 
contatto diretto, immediato, e in cui il singolo, proprio nel riconoscersi parte di una 
comunità non esclusiva, trova la sua concreta verità nello sfaldarsi dei rigidi significati 
della religione, il corollario estetico che si ricava è che l’uso dell’allegoria viene 
percepito nella sua dogmatica e anticreaturale ‘espressione […] concettuale, cioè 
disantropomorfizzante’,37 distante dalla dialogicità di un “dio personale”. Anche a 
livello poetico, se si osserva la marcata presenza odierna della poesia lirica, negli anni 
Settanta data per scomparsa, si nota come alla base della svolta “creaturale” della 
lirica ci sia un’esigenza simbolica a basso tenore mistico; l’Io lirico, dimessi i panni 
sacerdotali-allegorici, comunica per occasioni simboliche della quotidianità che 
rivelano un’immediatezza del darsi dell’evento poetico, ristabilendo l’incrocio tra Io 
(il poeta che, con Pessoa, ‘sente’38 i simboli più che farsi loro interpreti) e pubblico, 
la loro sostanziale uguaglianza caritatevole dell’essere accomunati dalla morte: ‘La 
poesia, cioè, ha il compito […] di sollevare la domanda che urge dal profondo di uno 
sguardo e di un grido: perché la vita, perché la morte’.39 Queste parole di Davoli, a 

 
31 Beck, A God of One’s own, cit., p. 49 (corsivo mio). 
32 Lukacs, Estetica, cit., p. 804. 
33 H. Corbin, L’immagine del tempio, Milano, SE, 2010, pp. 177 e seguenti. 
34 Benjamin, Il dramma barocco tedesco, cit., p. 165. 
35 Lukacs, Estetica, cit., p. 826. 
36 Ivi, p. 825. 
37 Guglielmin, La lingua, cit., p. 814. 
38 F. Pessoa, Pagine esoteriche, Milano, Adelphi, 2003, p. 71: ‘sentire i simboli, sentire che i simboli hanno 
vita e anima − che i simboli sono come noi’. 
39 F. Davoli, ‘Poesia e Verità’, in: Syculorum Gymnasium, LXXIV, 4 (2018), p. 383. 



31 

 

suggello del percorso fra simbolo e allegoria, tra religione forte e religiosità debole, si 
prestano a fare da viatico per lo studio di questo poeta, in cui si riconosce una forte 
liricità unita, quasi in maniera indissolubile, al sentimento caritatevole di ispirazione 
cattolica, nonché a una simbolicità che, passando anche per il concetto tutto patico 
ed esperienziale di “carne” di ispirazione fenomenologica, si rivela il nucleo sia poetico 
che religioso di questa esperienza. 
 
‘Eppure amo la mia pesantezza / dentro la quale si dischiude il mondo’: 
incarnazione e lirica nella poesia di Filippo Davoli 
 
Il concetto di marginalità tuttavia, impone anche altre considerazioni; in un’epoca di 
apparenze, in cui ciò che si vede esaurisce in buona parte dei casi la discussione, in un tempo 
in cui la gnosi torna a farla da padrona, in una scissura che si fa verticale non solo tra il dire e 
il fare ma, ben più gravemente, tra il dire e l’essere, risuscitando dualismi pericolosi tra Logos 
e Materia e, in definitiva, relegando l’incarnazione della parola al ruolo di voce del corpo, 
mentre invece essa è strumento di chiarificazione della carne che al corpo dà significato, 
attraverso la presa di coscienza di sé e del mondo, chi voglia percorrere la meno redditizia 
strada inversa è naturalmente destinato alla marginalità.40  
 
Dalle prime colonne della rivista Ciminiera da lui diretta dal 2002 al 2006, Filippo 
Davoli sembra così riassumere la sua posizione all’interno del panorama poetico 
italiano. Nato a Fermo nel 1965 ma da sempre residente a Macerata, nelle Marche, 
geograficamente lontano dai centri della poesia contemporanea e consapevolmente 
distante dalle frange della stessa, Davoli fa della sua marginalità41 una scelta etica, 
prima che stilistica. L’autentica qualità poetica, infatti, non trova in Davoli un 
assecondamento dei filoni più avanguardistici della poesia contemporanea, in cui la 
speculazione sulla parola in quanto tale diventa discorso in versi, ma permane 
stabilmente nella grande tradizione lirica del Novecento;42 tradizione che, proprio 
perché tale, permette una maggiore comunicazione all’interno di una comunità basata 
su di un cantus planus che bene si può definire, oltre che lirico, “creaturale”. Questa 
scelta stilistica, che si ribalta sul versante etico in maniera automatica, rispecchia a 
pieno il carattere della poesia “debole” e creaturale di cui sopra si è detto. Si potrebbe 
pensare a quello che Dal Bianco, parlando del ‘Grande stile’ della lirica italiana, 
chiama ‘etica della forma’,43 ossia a uno stile che non rinunciando all’eleganza formale 
assuma una posizione dialogica e fraterna con il lettore. Se si escludono infatti i primi 
due libri (e in parte il terzo, Poemetti del contatto del 1994), In epigrafe (1986) e Mal 
d’auto (1990), dove lo stile è, appunto, epigrafico e gnomico, aritmico (‘I fiori della 
domenica / ostentati da un ludico scempio / di appannate lucentezze. / Rumore 
frastuono d’umore’)44 basati su agglomerazioni paronomastiche e su calembour (‘Ho 

 
40 F. Davoli, ‘Per una poetica della ciminiera’, in: Ciminiera, I, 1 (2002), p. 10. 
41 Marginalità che non coincide con una produzione occasionale e non riconosciuta dalla critica. I libri di 
Davoli sono, in ordine cronologico: In epigrafe, Camerino-Pieve Torina (MC), Mierna, 1986; Mal d’auto, 
Pescara, Edizioni Tracce, 1990; Poemetti del contatto, Pescara, Edizioni Tracce, 1994; Alla luce della 
luce, Forlì, Nuova Compagnia Editrice,1996; Un vizio di scrittura, Grottammare (AP), Stamperia 
dell’arancio,1998; Una bellissima storia, Grottammare (AP), Stamperia dell’arancio, 2000; 7 poeti del 
premio Montale, Roma, Crocetti, 2002; Padano Piceno, Civitanova Marche (MC), GED, 2002; Come 
all’origine dell’aria, Forlì, L’arcolaio, 2010; I destini partecipati, Milano, La vita felice, 2013; La luce, a 
volte, Macerata, liberilibri, 2016; Poesie (1986-2016), Massa, Transeuropa, 2016. 
42 F. Davoli, ‘Dall’inizio’, in: L’estroverso, 29 luglio 2019, https://www.lestroverso.it/dallinizio-filippo-
davoli/ (3 giugno 2020): ‘Sono cresciuto a “pane e Pratolini” (ma anche tanta musica). Dagli scaffali 
sporgevano anche le poesie di Ada Negri e quelle di Saba e Sereni. Luzi è invece una conquista dell’età 
tardo-adolescenziale, sfociata poi − con la soggezione e l’ammirazione della mia giovane età − 
nell’incontro personale con lui, grazie al trait-d’union dell’amico Guido Garufi’. 
43 Dal Bianco, Distratti dal silenzio, cit., p. 10. 
44 Davoli, In epigrafe, cit., p. 11. 



32 

 

pietà della morte / e mi rammarico / al rudimentale accadimento / che le fanno. / 
Avviliti nella memoria, / non siamo già / tutti morti? / memorti?’),45 da Alla luce della 
luce in poi lo stile davoliano si assesterà, con scarti minimi ma con naturalità sempre 
crescente, verso un ritmo pianamente endecasillabico, con una struttura sintattica non 
marcata e con richiami all’oralità (‘Madonna mia che freddo / che bel freddo’).46 
 L’aspetto stilistico porta con sé anche un’aderenza tematica al reale nei suoi 
aspetti più umili e quotidiani. Il poeta Davoli è uomo fra gli uomini, creatura tra 
creature, e le poesie riflettono la vita del suo paese (Macerata) nella semplicità del 
“quartiere”. Se si volesse tentare una schematizzazione e una indicizzazione dei temi, 
da queste risulterebbe una prevalenza di situazioni umili e al limite del banale vissute 
dal poeta; a questo aspetto, pervasivo più che ricorrente, si affiancano poesie dalla 
tematica memorativa (altro carattere tipico della poesia lirica novecentesca e non 
solo),47 altre legate alla madre naturale del poeta (adottato in tenera età e mai venuto 
a conoscenza della madre biologica), altre (la sezione ‘Gli incendi’ in Come all’origine 
dell’aria) quasi una trascrizione poetica di stralci di discorso pronunciati da alcuni 
ragazzi stranieri rifugiati in Italia a cui Davoli insegna l’italiano, altre, infine, di 
tematica prettamente religiosa, cristiana. Volendo prelevare alcuni campioni 
esemplificativi si noterà la pregnanza della nota di Massimo Raffaeli al libro La luce a 
volte del 2010: ‘L’orizzonte della poesia di Davoli […] è sempre il presente. Ed è un 
presente inderogabile, di poche figure elementari, quasi un cerchio familiare […] dove 
di volta in volta viene in primo piano la fisionomia che si lega all’atto stesso della 
percezione e ne è il correlativo’.48 Procedendo in ordine tematico troviamo, per 
l’aspetto quotidiano: ‘Come / la carta del tressette che tieni a mente / all’improvviso 
ti sparisce tra le mani’,49 ‘“Ti ricordi che giocavamo insieme / a pallavolo e vincevamo 
sempre?”’,50 ‘C’era in un angolo dell’orto / ciò che restava di una pantegana: / la coda 
lunga, un dente, una miriade di mosche’.51 La tematica memorativa, ben resa dalla 
sezione ‘Piccolo canzoniere familiare’ nel volume Padano piceno che, nel nome, indica 
la doppia origine di Davoli, emiliano da parte di padre e marchigiano da parte materna, 
può essere esemplificata da questi due testi: ‘A volte credo che ti ho visto crescere. / 
Mi tornano, più che le cose, le venature / delle mani, la liscia e ossuta / traccia dei 
polpastrelli’52 oppure ‘Al telefono riconosco la sua / voce riemergere / per una serie 
di come sai, come / ti dicevo e poi ancora / riaffiorano i suoi capelli castani / lisci nel 
vento’.53 Tra i tanti testi dedicati alla madre è possibile citare questi brani: ‘Sei il 
sangue che si ammala, sei le ossa / che cedono all’usura anticipata. / Sei gli atomi 
degli occhi, che sono tuoi. / E in tutto questo che tocco mi manchi’,54 ‘Rincorrerti 
nelle giunture, perché sei viva / e l’ansia di portarti è di non poterti / portare come 
una stigmata, l’uomo / che in me scantona e vuole nascere, il figlio / che per sempre 
ti resterò’.55 L’aspetto più rilevante ai fini di questo studio, la tematica religiosa in 
Davoli e la strutturazione del suo pensiero poetico in relazione a essa, non può 
prescindere dal dato quantitativo. A esso però − visto che le varie sezioni 
appositamente dedicate a questo tema nei vari libri e le singole poesie-preghiere non 
portano, come si potrebbe pensare, una particolare carica religiosa rimanendo, 

 
45 Idem, Mal d’auto, cit., p. 13. 
46 Idem, Alla luce della luce, cit., p. 13. 
47 Cfr. J. Culler, Theory of the lyric, London, Harvard University Press, 2015. 
48 M. Raffaeli, ‘Introduzione’, in: Davoli, La luce, a volte, cit., p. 11. 
49 Davoli, Un vizio di scrittura, cit., p. 42. 
50 Idem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 40. 
51 Idem, La luce a volte, cit., p. 27. 
52 Idem, I destini partecipati, cit., p. 8. 
53 Ivi, p. 22. 
54 Idem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 67. 
55 Ivi, p. 68. 



33 

 

piuttosto, delle meditazioni del poeta su episodi biblici o teologici − bisogna accostare 
la modalità con cui il sentimento religioso trova una piena congruenza con l’aspetto 
lirico del poeta. Si potrebbe ipotizzare, proprio da alcune dichiarazioni dello stesso 
Davoli sul suo primo libro lirico, ovvero Poemetti del contatto, che la dimensione 
religiosa informi l’itinerario etico e poetico del poeta dall’interno, che dal semplice 
‘contatto’ andrà sempre più a identificarsi con una compresenza ontologica e simbolica 
con l’altro, una carnalità condivisa: ‘Il fatto che […] un contatto Altro sia maturato nei 
versi, mi ha portato a concepire Poemetti del contatto come punto d’arrivo e anche 
come risoluzione di un debito nei confronti di un aspetto per niente marginale del mio 
vissuto. Segno che è redditio symboli poetica’.56 Si tratterà ora di mostrare come 
questo contatto con l’altro e con l’Altro venga a emergere fino a tramutarsi in altro, 
in una con-carnalità appunto. 

L’insofferenza per la clausura (fisica e spirituale, personale, narcisistica), spesso 
ripercorsa a livello saggistico da Davoli nel confronto fra l’utopia dell’unica lingua di 
Babele e l’irruzione della chiamata a uscire da Ur ricevuta da Abramo,57 si avverte già, 
prima dell’incontro con l’Altro di cui sopra si è accennato, nel titolo della seconda 
raccolta, Mal d’auto, che è male di vivere nella dimensione limitata della macchina. 
Quello che si potrebbe chiamare un agonismo verso il fuori, l’autoimposizione della 
messa in gioco della propria fisicità limitata da mettere in crisi nel contatto con l’altro, 
è ben rintracciabile in versi quali: 
 
È questo il meccanismo del randagio. 
La notte chiede di essere percorsa 
a piedi, con il corpo, dentro uno spazio. 
La casa come l’auto  
è un rimedio ingannevole che priva  
del piacere di perdersi, guardando  
con la testa all’insù, di lasciarsi  
abbracciare dal freddo e dal caldo,  
di ragionare a voce alta di tutt’altro  
rispetto a quello che si congettura  
quando il corpo è al sicuro.  
 
Assassino il mestiere: la corteccia  
entro cui muovermi senza molto rischio.58 

 
oppure ‘Poi a un tratto, forzare l’uscio, darsi / una fessura sul mondo, sollevarsi / di 
peso in uno scatto / che vinca il vuoto e superi lo stallo’.59 A questa spinta verso il 
contatto si aggiunge una sempre crescente percezione creaturale, dove l’“essere-per-
la-morte” viene a investire, come un velo elegiaco non disperato, tutta la comunità 
degli uomini e delle cose. In una lettera a Franco Loi, citata da Loi stesso nella 
prefazione di Alla luce della luce si legge: ‘“E dire che la bellezza della nostra vita sta 
proprio in questa precarietà, che ha la sua segreta ma incontrovertibile dimensione di 
dolcezza; e che […] proprio dalla precarietà del nostro Io nasce la consapevolezza di 
essere eterni, questa fantastica e semplicissima scoperta che si rinnova ogni giorno”’.60 
Altri brani testimoniano questa dolcezza della precarietà: ‘L’alba è quella di sempre, 
un risveglio / che rimanda alla morte’,61 ‘L’ho rivisto col suo sorriso di cera / su una 

 
56 Idem, Poemetti del contatto, cit., p. 77. 
57 Idem, ‘Un canto di ritorno’ in: M. Morasso (a cura di), Poesia, cosa m’illumina il tuo sguardo?, Genova, 
Contatti, 2020, pp. 117-122. 
58 Idem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 51. 
59 Idem, Alla luce della luce, cit., p. 32. 
60 F. Loi, ‘Introduzione’ in: Davoli, Alla luce della luce, cit., p. 8. 
61 Davoli, I destini partecipati, cit., p. 52. 



34 

 

lapide al cimitero, che non l’avevo / mai conosciuto davvero’,62 ‘Dal materasso 
fuoriescono polveri / biancastre, maleodoranti. È pelle morta / assicura con fierezza 
il dimostratore. / Mi chiedo quante generazioni sotto di me, / quante molecole un 
giorno vive ristagnano / ammucchiate nelle trame della stoffa’.63 La spinta al contatto, 
il riconoscersi parte di una generazione ampia fa tutt’uno con la vocazione all’umiltà 
tipica dell’atteggiamento post-lirico della poesia lirica. In Davoli questa caratteristica 
è estremamente consapevole e vissuta in maniera gioiosa: ‘Sto / tra la gente che 
nessuno conosce / e ricorderà. / Mi sento / felicemente nel flusso / come se 
all’orizzonte ogni cosa / si riassorbisse lontana / da ogni suo tempo e rumore’,64 ‘Però 
non dimenticare che siamo uomini, / non fare di quella discesa un eroismo / inutile. 
Abbi a mente il tuo cuore, / ricorda da dove vieni e dove vai, / mentre cammini a 
fianco di tutti gli altri’.65 

Ora, questi campioni della poesia davoliana, come accennato prima, nella loro 
singolarità non evocano, primariamente, un afflato in qualche modo religioso. Tutti 
questi frammenti vanno però riletti partendo da una serie di nodi testuali 
particolarmente roventi in cui l’alto tasso di liricità porta su di sé il compito di 
spandere la sua luce sulle schegge poetiche presentate in precedenza. Questi nodi 
rivelano come l’esigenza del contatto, dell’umiltà, della veemenza con cui si rompono 
le barriere intrapersonali e intra-cosali trovi la sua scaturigine nella percezione della 
maternità della vita che rende tutti fratelli. In particolare, nelle poesie dedicate alla 
madre naturale, è avvertibile come quasi ci sia, nel tentativo di ritornare a contatto 
con quel ‘grumo originario’ di cui si avverte la ‘sperdutezza’66 di essere figli generati 
da un atto d’amore, un’espansione della figura materna a simbolo della generazione 
della vita a partire da un atto d’amore totale. La sezione Figure senza erbario di Come 
all’origine dell’aria ne è testimone: ‘Vorrei lasciare un segno di rimando / all’ora della 
nascita. Significare / non altro che un pulviscolo su cui / la luce imprime un nome’,67 
‘Vorrei giungere fino a lui, lasciarmi / sedurre fino agli atomi da lui. / Mi inchioda 
stretto un dolore amoroso / quando mi tocca e fugge ed io precipito / ad occhi aperti, 
afferrato su me’.68 È particolarmente significativo notare come il tema della maternità 
originaria passi attraverso il doppio binario dell’avversione alla nostalgia per la madre-
vita, rivelandosi, più che nostalgia di un passato perso, desiderio per un futuro 
imminente, e che questo desiderio sia impresso nella fisicità biologica e materica del 
poeta (che parla di cellule, materia, molecole, fibre, tessuti). È il corpo il tramite 
primo delle sensazioni, ed è nel corpo che il ‘grumo originario’ si fa percepire come 
amore per un ‘lui’ che è, chiaramente, a questo punto, Cristo. La pulsione desiderante 
che spinge la poesia di Davoli a farsi ‘“canto di ritorno”, di una prossimità, di un 
accostamento alla luce’69 nasce proprio dalla percezione “creaturale” di essere inseriti 
‘nel flusso’, di ritrovare, simbolicamente, nell’altro un ‘segno di rimando’ alla propria 
personalissima origine, di essere inseriti in una stessa carne mistica.  

L’evocazione del concetto di carne, più che rimandare alla dottrina 
dell’incarnazione di Dio in Cristo (ovviamente presente in queste meditazioni), fa 
riferimento alla svolta teologica della fenomenologia francese70 massimamente 
esemplificata da Michel Henry, specificatamente nel suo libro Incarnazione. Una 

 
62 Idem, Padano piceno, cit., p. 29. 
63 Idem, I destini partecipati, cit., p. 19. 
64 Idem, 7 poeti del premio Montale, cit., p. 28. 
65 Idem, I destini partecipati, cit., p. 52. 
66 L. Giussani & G. Testori, Il senso della nascita, Milano, Rizzoli, 2013, p. 39. 
67 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 96. 
68 Ivi, p. 98. 
69 Idem, ‘Dall’inizio’, cit. 
70 Il riferimento è a D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie française, Combas, 
L’éclat, 1990. 



35 

 

filosofia della carne,71 in cui la meditazione fenomenologica trova una particolare 
congiuntura con la verità del Nuovo Testamento. Il riferimento a Henry non è casuale, 
perché nelle colonne di Ciminiera Davoli evoca il nome del francese ben due volte, 
nell’articolo (già citato in apertura del paragrafo) che inaugura il primo numero della 
rivista e in un articolo sulla cantante Mina.72 Inoltre sarà facilmente rintracciabile una 
traccia fenomenologica in alcuni passaggi essenziali della poesia davoliana, 
sintomaticamente a partire dal 2002, anno di pubblicazione del libro di Henry. Il senso 
di proporre uno scarnificato riassunto del pensiero di Henry è legato a queste evidenti 
congiunture. La sua filosofia è incentrata sul riconoscimento di una immanenza 
dell’orizzonte dell’apparizione del fenomeno che non si dà esteriormente da fuori ma 
che è frutto di una autodonazione della possibilità di percepirsi. La trascendenza è 
esclusa in fase originaria di autoaffezione della Vita a se stessa: 
 
La dimensione originaria, che si rivela nell’ego, anzi che coincide con l’ego è auto-affezione 
pura, è il sentire se stesso, e viene denominato da Henry «Vita». La vita rivela se stessa a 
partire da sé nell’immanenza assoluta, ciò significa che il suo rivelarsi non necessita nessuna 
mediazione teorica.73 

 
L’autodonazione della vita non richiede − prosegue Henry − la mediazione del mondo; 
essa si manifesta nell’immanenza patica prima di ogni apprensione intenzionale, prima 
di essere oggettivata in un di-fuori, in breve ‘prima del mondo, fuori dal mondo [essa 
è] ciò che è estranea a ogni “mondo”, a-cosmica’74 in una dimensione non temporale. 
Questo sentimento di autopercezione (ci si riferisce al lessico a volte biologico nel 
poeta) è in Davoli espresso − rafforzando la tensione lirica alla astoricità − in questa 
maniera: ‘Lavoro per il mondo che mi attende, / vivo il presente per l’eternità’.75 
Dovendo, per motivi di spazio, semplificare i ragionamenti di Henry, è importante 
puntualizzare che la Vita originaria, non quella del singolo, per essere mediata e 
generata nella singolarità (definita “ipseità”) ha bisogno di una precedente e 
primordiale autoaffezione in una archi-carne: ‘La venuta originaria a sé si compie nel 
pathos originario del suo puro godimento di sé, nell’Archi-Pathos di un’Archi-Carne, 
ovunque e necessariamente, ovunque una vita verrà a sé di questa carne nell’Archi-
Carne della Vita. La carne è propriamente il modo in cui la vita si fa Vita’76 (a cui fa 
riferimento un verso significativo di Davoli: ‘La vita che non s’afferra / è quella vera 
che attraversa i giorni, / la vita che s’incarna dentro la vita / come un sigillo di 
vene’).77 Non c’è vita, dunque, senza carne ma non c’è carne senza vita. Tenendo sul 
doppio piano la fenomenologia e la rivelazione bilica, Henry intreccia l’archi-carne alla 
generazione di Cristo: 
 
La sua incarnazione [di Cristo] − cioè il divenire uomo del Verbo − è una venuta nella sua propria 

carne, che Henry dice essere una ‘archi-carne’, poiché essa è la carne originaria di ogni vivente 
[…]. Di conseguenza in Henry Cristo è anche un ‘archi-figlio’ che rivela, in ragione di questa 
anteriorità fondativa del Padre, il rapporto di supremazia del Figlio generato da esso stesso, in 
quanto è il solo in grado di generare.78 

 

 
71 M. Henry, Incarnazione. Una filosofia della carne, Torino, SEI, 2001. 
72 Davoli, ‘Alla luce della voce. Carne e dono in Mina’, in: Ciminiera, I, 2 (2002), pp. 45-49. 
73 V. Perego, ‘La filosofia della religione di Michel Henry’, in: La scuola cattolica, CXXXI, 3 (2003), p. 538. 
74 Henry, Incarnazione, cit., p. 65. 
75 Davoli, I destini partecipati, cit., p. 54. 
76 Henry, Incarnazione, cit., p. 140 (corsivo nel testo). 
77 Davoli, Poemetti del contatto, cit., p. 23. 
78 J. Leclercq, ‘La religione come forma etica dell’autoregolazione’, in: Humanitas, LXXII, 1 (2017), p. 19. 



36 

 

‘Cristo non ha solamente preceduto la venuta di tutti gli altri figli, ma […] è, in 
ciascuno di questi, ciò che li rende possibili, allo stesso titolo di questa Vita, Lui che è 
il Sé senza il quale nessuna Vita non sarebbe possibile’.79 La possibilità, dunque, di 
sentirsi parte della stessa carne, di essere consustanziali e di nominare questa carne 
passa per la comune giacenza ontologica nel Cristo: ‘Evocarti / è il tuo sangue che 
ancora circola in me. / Darti voce è incrociarti nelle cose’.80 I versi di Davoli, nel 
riconoscere la propria carne come simbolo della Vita, come simbolo di Cristo, quindi 
come simbolo di tutti i fratelli e tutte le creature, nella compassione che è una con-
affezione, sono particolarmente espliciti: ‘Eppure amo la mia pesantezza / dentro la 
quale si dischiude il mondo, / particelle amorose nel mosaico / fibroso degli incontri’.81 
Il riconoscimento, mediato da Henry, del proprio corpo come appartenente alla carne 
che accomuna gli esseri, come simbolo che nella coincidenza di esperienza personale 
e vita altrui (come si vedrà nella conclusione, si potrà parlare di rapporto tra 
iniziazione e tradizione) esprime la certezza che questo riconoscimento, che è 
nostalgia82 e desiderio, canto di ritorno, folgora l’attimo temporale in un presente 
mistico, in cui il corpo assurge a carne, si fonde nel corpo mistico di Cristo instaurando 
una coincidenza simbolica tra piano divino e umano (in termini corbiniani si parla qui 
di ‘tautegoria’):83 ‘Vorrei dunque sparire lievemente / pur continuando a vivere. 
Restarmene / nel dono dei segreti quotidiani / dove tutto significa’;84 ‘Vorrei / vibrare 
nel Corpo arioso / di un’infinita gratitudine’.85 

Si è tentato di dimostrare, certamente non a sufficienza per motivi di spazio, la 
parallela convergenza, nell’ultimo trentennio, del ritorno della lirica e della religione, 
del ritorno dell’interesse per entrambe e della loro mai esausta compartecipazione. 
L’indebolimento metafisico del concetto di Dio, la sua kenosi in una religiosità umana 
e sensibile, il suo distanziamento dal concetto greco di Essenza, la carità che diventa 
sentimento creaturale in una lirica sempre meno elitaria e più (henryanamente) 
“carnale” trova, nella riproposizione storica della modalità di espressione del simbolo, 
evidenti e concordi manifestazioni nella poesia di Davoli, frutto originale di un 
sentimento lirico e di una ispirazione autenticamente religiosa. Davoli persegue quella 
che Massimo Morasso definisce ‘via anagogica’:  
 
La via anagogica è un sentiero della mente tesa verso la realtà del simbolo: in questo senso è 
un opus spirituale, oggi come sempre, a qualsiasi latitudine, e in qualsiasi ambito stilistico (sul 
versante letterario), culturale (sul versante socio-antropologico) e fideistico (sul versante 
religioso) ci si trovi a intraprenderlo, o a incrociarlo, o anche solo a intravederlo.86 

 
Se si intende − come Morasso − l’anagogia come ermeneutica in poesia secondo cui ‘la 
poesia è divinazione dello spirituale nel sensibile’,87 la nozione di simbolo che viene 
qui evocata racchiude in sé la doppia valenza religiosa ed estetica di cui si è prima 
discusso. In particolare, avviandoci alla conclusione, la comprensione del termine 
“anagogia” può essere riallacciata al rapporto, tutto interno alla dimensione 

 
79 M. Henry, Phenomenologie de la vie, Paris, PUF, 2004, vol. IV, p. 126. La citazione è ripresa da Leclerq, 
‘La religione come forma etica dell’autoregolazione’, cit., p. 21. 
80 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 27. 
81 Ivi, p. 96. 
82 La ‘nostalgia’ come caratteristica precipua della parola poetica è individuata da K. Rahner, Sacerdote 
e poeta, Cinisello Balsamo (MI), San Paolo, 2014, p. 107. 
83 Corbin, L’immagine del tempio, cit., pp. 177 e seguenti. 
84 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 100. 
85 Ivi, p. 97. 
86 M. Morasso, ‘Introduzione’ in: idem (a cura di) Poesia, cosa m’illumina il tuo sguardo?, cit., p. 11. 
87 Ibidem. 



37 

 

simbolica, tra esperienza singola e collettiva o, in termini spiccatamente “spirituali”, 
tra iniziazione e tradizione:  

 
il rapporto con il movimento complessivo della dimensione del simbolo si fa così intimo ed 
estremo che, nel momento stesso in cui gli consente di esporre il proprio svolgimento tutto 
nella luce del suo più concreto raccogliersi nella massima realtà dell’“adesso”, anche dissolve 
[…] tutto ciò che il simbolo usualmente deve consumare per mostrare la sua faccia più vera, 
quella in cui esso è il luogo del tempo in cui tradizione e iniziazione vengono a coincidere e 
dove eternità e impermanenza si affidano reciprocamente.88 
 

La concreta realtà del simbolo non è quella di mero segno che significhi una 
determinata palette di significati futuri, ma la percezione che l’esperienza singola 
(che in Davoli e nella lirica è il proprio Io) sia talmente singolare da rappresentare, 
pars pro toto, l’esperienza collettiva; l’ermeneutica anagogica del simbolo è il 
rapporto “carnale” sopra delineato, quello per cui la propria vita diviene parte, per 
mezzo del riconoscimento personale dell’appartenenza al corpo cristico, della Vita 
originaria. Esso viene a maturare nella dimensione che lo rende evento in cui il singolo 
perde quello che di inautentico si porta dietro per arrivare a comprendere la sua vera 
origine e, nel caso dell’anagogia e di Davoli, per giungere alla salvezza-beatitudine. 
Una via, quella anagogica, che conduce a non lasciare la poesia nel suo loculo ma che 
la rende strumento tra gli altri per percepire la Vita:  
 
Vorrei che si capisse che è per grazia.  
La pagina fu tramite fiorito  
del respiro e non altro. Solamente  
nell’alone del transito si illuminava.  
Oltre e durante ci segnava un vento  
che leviga le pietre, un’acqua dolce  
che dà forma alle cose.  
Io lo dicevo come il dito indica.89  

 
Nella congiunzione tra lirica, carità, vicinanza di Dio, Davoli consegna il ruolo della 
poesia a un farsi che è uno scomparire simbolico in altra verità, in altra vita, in una 
carne al contempo personale e divina: 
 
La poesia con la sua funzione memoriale: né solo racconto […] né solo ricordo […], ma più 
intensamente martyrion, testimonianza, attendibilità dell’ascolto di sé, delle cose e del 
mondo; parola che, inchiodata nella pagina, riprende carne in chi vi si imbatte (anche l’autore); 
una lettera (che, per quanto bella e compiuta, è morta-in-sé), atta a rinascere in un corpo 
concreto ed altro (sia esso una persona, sia esso un popolo) in cui il memoriale si attualizza, 
agisce […]. Le parole si umiliano a servire la vita, e solo in quel punto il flatus Vitae le nobilita. 
In questo senso, a me pare che il cosiddetto Grande Stile, meglio di qualunque altro filone o 
canone, abbia saputo rendersi idoneo a dire in versi l’uomo e la vita nella loro complessità, 
affiatandosi con naturalezza ai fondamenti preziosi della più alta tradizione lirica, ma anche 
‘entro il dolce rumore della vita’.90  
 
 
Parole chiave 
pensiero debole, creaturalità, lirica, simbolo, carne 
 

 
88 A. Brandalise, Metodi della singolarità, Milano-Udine, Mimesis, 2019, p. 46. 
89 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 99. 
90 Idem, ‘Poesia e Verità’, cit., pp. 382-384. 



38 

 

Michele Bordoni è dottorando in Letteratura italiana presso l’Università di Cagliari. 
Laureatosi presso l’Università degli Studi di Padova con una tesi triennale su Rainer 
Maria Rilke e con una tesi magistrale in Teoria della letteratura sulla lirica di Mario 
Luzi e il suo rapporto con il simbolo (relatore Adone Brandalise), prosegue i suoi studi 
analizzando le forme di interrelazione tra parola e immagine dal periodo tardo 
rinascimentale fino al Settecento, con una particolare attenzione alla figura di Vico e 
alle influenze esercitate dalla letteratura di imprese, emblemi, geroglifici sulla 
concezione linguistica del pensatore napoletano. 
 
Dipartimento di Filologia, Letteratura e Linguistica 
Università di Cagliari 
via Is Mirrionis 1 
Cagliari (Italia) 
michele.bordoni13@gmail.com 
 
SUMMARY 

‘Giving You a voice is crossing You in things’  
The song of return in Filippo Davoli’s between lyric and religion 
This paper aims at investigating the phenomenon of the return of religion as well as at 
analysing the return of lyric poetry and French phenomenology as conceptual keys to 
Davoli’s literary production. The thirty-year poetic activity of Filippo Davoli (Fermo, 
1965) may be defined as a very personal “return to reality” where the 
poet inserts daily situations as part of a wider transcendental plan, which, however, 
does not imply dogmatic declarations of faith. According to thematic and chronological 
analyses, Davoli’s poetry may constitute a parallel to contemporary expressions of 
religious sentiment linked to poetry. In this “initiatic-spiritual” knowledge, the poet’s 
mystical sentiment, or ‘Song of return’, may be preparatory to a re-reading of reality 
which goes beyond its material dimension. Such a double level of reading can be as 
well exemplified by another pivotal theme in Davoli’s production: the body and its 
limits express both the mere caducity of the present and its “anagogic” dimension, 
which consists in a further interpretation of its limits. 
 

 


