
3 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114269 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Editorial - Editoriale 
Politics and Culture in the Italian Middle Ages 
 
 
David Napolitano 
 
 
In this thematic issue, the editorial board of Incontri wishes to highlight the Italian 
Middle Ages, a fascinating time when kings, emperors and popes vied for control over 
different parts of the Italian peninsula, while autonomous city-republics emerged, 
triumphed and disappeared. 

This thematic issue will examine the legitimization of medieval power through the 
production and use of culture, in its different forms of expression. Throughout the 
Italian Middle Ages rulers have appealed to a wide range of cultural instruments in order 
to legitimize their authority. To further political goals, chronicles were filled with heroic 
deeds, and political theories were eagerly spun to promote particular forms of rule. 
Artists were also employed to visually support the legitimacy of particular claims on an 
area or to underline the illustrious and noble character of a lineage. Imposing buildings 
were erected to indicate centres of power, and public places offered convenient 
platforms for politically motivated rituals and spectacles.  

This issue’s eight contributions cover a period of five hundred years (1050-1550) 
and a wide range of literary, historical, art historical and archaeological perspectives. It 
provides a platform for a selected mixture of scholars − from the Czech Republic, Italy, 
the United Kingdom, and the United States − to present their most recent research on 
this topic. These scholars represent a wide spectrum of academic experience, from the 
starting Ph.D candidate to the seasoned lecturer. 

The contributions have been arranged chronologically based upon the subject, 
starting with a case study by Cristiano Mengarelli that explores the Bishop of Anagni, 
Pietro da Salerno (d. 1105), a key figure in the history of this city located in the hills 
southeast of Rome. Building upon his collected studies on this city and figure, and his 
experience as an archaeological expert, Mengarelli provides an overview of the different 
actions undertaken by this bishop, effectively resulting in the urban renewal of an entire 
city district, and demonstrates the importance of this material legacy as an instrument 
of political legitimacy. 

In her contribution on the well-known chronicle by Salimbene de Adam (1221-
c.1288), Marina Nardone examines Salimbene’s political agenda, building upon an 
interesting interpretation of the epilogue of Salimbene’s rendition of the Battle of 
Cortenuova (1237), which confronts his account with what is known about the underlying 
historical reality. Moreover, she posits the resulting insight in Salimbene’s agenda as an 



4 
 

illustration of a need to consider proper historical contextualisation when using medieval 
quotations in modern studies. 

David Napolitano focuses on the corpus of texts which he examines as part of his 
Ph.D research: a series of political advice books written for Italian city magistrates, 
known as the podestà literature (1220s-1260s). Conscious that the existence of a 
particular label to denominate a particular group of texts colours the focus of the 
scholarly community, that it generates the attention of scholars particularly interested 
in a specific topic, and that it steers their reading of the content of these texts, he 
argues that the continued use of a specific podestà label for this type of works is still 
justified and warranted, which is a position that runs counter to a recent appeal to 
position these texts under the general umbrella of didactic-rhetorical literature. 
 In his contribution, Luca Demontis provides us with another case study, this time 
on Raimondo della Torre (1273-1299), Patriarch of Aquileia. Building upon his earlier 
work on the della Torre family, he shows that this patriarch consciously used ecclesiastic 
and civil ceremonies, architectonic projects, and coin minting to promote his 
princedom. 

Next, Matteo Bosisio situates the Ecerinis by Albertino Mussato (1261-1329), the 
first tragedy in European literature, within the historical and cultural context of Padua 
at the turn of the thirteenth century. Based upon a detailed analysis of the choruses in 
this play he argues that this work on the catastrophic rule of Ezzelino III da Romano 
(1237-1259) over Padua served to contemporaries of Mussato as an example of − and 
warning against − the expansionism of Cangrande della Scala (1291-1329). 

Sharing with us the fruits of a larger project on the works of Petrarch, funded by 
the Czech Science Foundation, the contribution by Jiří Špička aims to demonstrate that 
Petrarch (1304-1374) was not only an outstanding poet and scholar of his age, but also 
an interesting example of a public intellectual ante litteram. 

Michele Campopiano presents us with one of the results of another collaborative 
research project, this time funded by the French Science Foundation and centred on the 
function of the myth of Alexander the Great in European medieval literature. More 
specifically, he highlights four heroic poems, ranging from the middle of the fourteenth 
to the second half of the sixteenth century, and holds that the different representations 
of this mythical figure reflect the varying contexts of these works. 

In the final contribution, Andrea Polegato constructs the play Il Marescalco (the 
Stablemaster) by Pietro Aretino (1492-1556) as a window into the inner workings of the 
relationship between a ruler and his court.  

This thematic issue ends with the customary translation section, a number of book 
reviews and a series of announcements from or relevant to the scholarly community in 
Flanders and the Netherlands. 
 
David Napolitano 
University of Cambridge  
Trinity Hall - Wychfield Site, Storey’s Way  
CB3 0DZ Cambridge (UK) 
dphn2@cam.ac.uk 
 
 
  



5 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114270 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
La rappresentazione di un potere 

Il vescovo di Anagni Pietro da Salerno († 1105) 
 
 
Cristiano Mengarelli 
 
 
Nell’ambito della storia di Anagni, la figura del vescovo Pietro da Salerno ha rivestito un 
ruolo fondamentale per l’affermazione del peso politico che la cittadina ebbe nel corso 
dell’intero medioevo;1 il suo operato come pastore d’anime, i suoi interventi nel quadro 
urbano ed il riflesso di questo insieme di elementi nella memoria storica formatasi 
attorno al vescovo contribuiranno a consolidarne la tradizione storica. Il suo magistero 
episcopale venne attuato nella convinzione di agire in funzione di un potere acquisito, 
da consolidare nel suo tempo, e da offrire come eredità stabile e consolidata per il 
futuro. 
 Le modalità di rappresentazione di questo potere hanno riguardato un programma 
di azioni, incentrate sul rinnovamento urbanistico di un intero quartiere cittadino, 
funzionale alla creazione di un ‘macro-palinsesto’ architettonico che potesse servire da 
scenografia per un manifesto politico fondato sul recupero, attraverso la continuità, 
delle memorie storiche, agiografiche e materiali che dovevano definire e richiamare, 
attraverso linguaggi semplici ma di impatto immediato, la dimensione del potere 
vescovile esercitato sulla città di Anagni. Pertanto siamo al cospetto della legittimazione 
di un potere attraverso la rappresentazione di significati e rimandi storici, realizzata 
comunque nel solco stilistico della tradizione culturale del suo tempo. 
 In questo senso la figura di Pietro costituisce il fulcro di un insieme di realtà che 
hanno concorso a dare una immagine, una rappresentazione quindi, del suo ruolo; di cui, 
in questa occasione, se ne possono cogliere, a fronte di problematiche complesse e 
documentazioni lacunose, solo alcuni aspetti singoli, frutto dell’osservazione delle 
testimonianze materiali che non della sola tradizione storico-agiografica, fino ad ora 
predominante negli studi su Pietro da Salerno. La scelta di destinare un personaggio 
come Pietro per la sede anagnina tradisce chiaramente l’intenzione di affidare ad una 
guida sicura una diocesi considerata fondamentale per gli equilibri della regione. Non a 
caso, per esempio, nel corso della seconda metà dell’XI secolo la diocesi di Anagni 
espande il suo dominio territoriale inglobando la vicina diocesi di Trevi, la cui 
importanza strategica era evidente, quale sede del ricco santuario della SS. Trinità di 

                                                 
1 Il presente contributo costituisce una estrema sintesi dei diversi studi condotti sul medioevo anagnino in 
ambito universitario, sviluppati da ultimo in C. Mengarelli, Scelte insediative ed organizzazione urbanistica 
nelle città del comprensorio dei Monti Ernici dalla tarda antichità al medioevo, tesi di dottorato Università 
di Roma Sapienza, giugno 2009; ed in parte confluiti in Idem, ‘Le testimonianze storiche e materiali sulla 
Cattedrale di Anagni nell’Alto medioevo’, in: Bollettino d’Arte, volume speciale, 2006, pp. 69-80. 



6 
 

Monte Autore e soprattutto delle sorgenti dell’Aniene, da cui derivavano poi le fonti di 
alimentazione degli acquedotti romani.2  
 Il nostro vescovo, esponente della nobiltà salernitana, svolse la sua formazione 
monastica presso il S. Benedetto a Salerno,3 dove le sue capacità, e le doti anche in 
chiave culturale, vennero notate da Ildebrando di Sovana, che, stando al raccolto 
agiografico, volle coinvolgere il giovane monaco nell’amministrazione ecclesiastica.4 
Pietro divenne vescovo di Anagni nel corso degli anni Sessanta dell’ XI secolo. Il primo 
intervento che possiamo ricordare, sulla base della documentazione notarile,5 fu quello 
rivolto a riorganizzare le pertinenze fondiarie dell’episcopio, con un riordino delle 
proprietà ecclesiastiche, anche in ragione della necessità di acquisire spazio edificabile 
attorno alla vecchia cattedrale altomedievale, nell’ottica di avviare quel percorso che 
porterà alla definizione topografica del quartiere episcopale.6 Un primo passo dunque a 
cui doveva far seguito quello più impegnativo: la costruzione di un nuovo edificio 
successivo all’abbattimento della vecchia Cattedrale, di cui ne avrebbe comunque 
conservato l’intitolazione alla Vergine (Fig. 1). Questo dettaglio denota l’intenzione di 
perseguire da subito un obbiettivo preciso: fornire la sua sede di un complesso 
architettonico e topografico capace da solo di rappresentarne la grandezza ed 
implicitamente la stessa potenza del magistero episcopale, attraverso la sua 
ramificazione materiale nel tessuto cittadino (Fig. 2). Sebbene la scelta topografica 
fosse già segnata a favore dell’altura più rilevante tra quelle che caratterizzano il 
quadro urbano anagnino, non di meno le motivazioni dovevano risultare fortemente 
sentite.7 Dal vecchio edificio altomedievale vennero salvati un gran numero di arredi 
scultorei del tipo ad intreccio vimineo, reimpiegati poi nella decorazione della struttura 
romanica, in particolare nelle ghiere degli archetti ciechi e delle finestre che decorano 
la parte occidentale del complesso (Fig. 3), ma anche lungo la facciata dell’edificio, 

                                                 
2 F. Caraffa, ‘“Treba Augusta” (Trevi nel Lazio) alle sorgenti dell’Aniene, municipio romano e sede 
episcopale’, in: Bollettino della sezione per il Lazio meridionale della Società romana di Storia Patria I 
(1951), pp. 77-88. Il passaggio progressivo della diocesi di Trevi verso l’annessione con l’episcopato anagnino 
è avvenuto tra i pontificati di Nicola II ed Urbano II, con motivazioni addotte a riguardo della povertà della 
diocesi e la scarsità degli abitanti. A questa decisione fece seguito un lungo contenzioso conclusosi solo nel 
XIII secolo con una sorta di patteggiamento economico calibrato sulle entrate del santuario di Vallepietra. 
3 L’abbazia di S. Benedetto era contigua al Castel Terracena, cioè il centro di potere della compagine 
normanna a Salerno (vedi A. R. Amarotta, Salerno romana e medievale. Dinamica di un insediamento, 
Salerno, P. Laveglia, 1989, pp. 99-113), ed alla chiesa, poi divenuta monastero, di S. Michele, per la quale 
vedi A. Finella, Storia urbanistica di Salerno nel medioevo, Roma, Bonsignori, 2005, pp. 68-69. 
4 Bibliotheca Apostolica Vaticana, Codice Chigiano C. VIII. 235, Lectionarium per annum et proprium et 
comune de Sanctis ad usum Ecclesiê Anagninae, ff. 195-197; cfr. R. Grégoire, ‘La memoria agiografica 
liturgica di Pietro da Salerno’, in: Pietro da Salerno (†1105) monaco benedettino e vescovo di Anagni, a cura 
di L. Cappelletti & A. Molle, Venafro, Edizioni Eva, 2006, pp. 17-64. Cfr. anche G.M. Cantarella, Il sole e la 
luna. La rivoluzione di Gregorio VII papa 1073-1085, Roma-Bari, Laterza, 2005, pp. 56-57; 66-67 sulla 
esigenza sentita tra i riformatori di promuovere nei ranghi ecclesiastici personaggi culturalmente preparati. 
5 Ancora valida la sintesi in R. Ambrosi de Magistris, Storia di Anagni, vol. I, Roma, Roma laziale tipografica 
editrice, 1889, p. 342.  
6 L. Pani Ermini, ‘Renovatium murorum. Tra programma urbanistico e restauro conservativo: Roma ed il 
Ducato romano’, in: Committenti e produzione artistico-letteraria nell’alto medioevo occidentale, XXXIX 
Settimana di studio del CISAM, Tomo II, Spoleto, Centro Italiano di Studi alto medievali, 1992, pp. 485-530 
(in particolare p. 530). 
7 Per riflettere su come poteva essere percepita a livello simbolico la presenza di un complesso episcopale 
sull’altura di una città, occorre ricordare il passo di Matteo 5, 14: ‘Voi siete la luce del mondo, la città posta 
sopra un monte non può essere nascosta’. 



7 
 

realizzata nella prima fase costruttiva della Cattedrale.8 La posizione dei fregi alto 
medievali riutilizzati in facciata (Figg. 4-5), se davvero presenti fin dall’origine per 
intero, come sembra assai probabile,9 e dei frammenti di fregio di epoca romana, è 
piuttosto ordinata, con un taglio delle lastre e la scansione metrica dei singoli blocchi 
accurata.10 Tra i materiali figurativi di epoca alto medievale, venne reimpiegata, di 
fianco al portale d’ingresso sul lato destro, un epigrafe in cui è citato il vescovo 
Romualdo (Fig. 5), colui a cui si tende ad attribuire l’impianto della struttura alto 
medievale abbattuta nell’XI secolo.11  
 Va precisato come nella Cattedrale di Pietro il recupero ed il riuso degli elementi 
storici non ha un valore di praticità funzionale: l’edificio è un esempio di architettura 
interamente realizzata in materiale omogeneo con cortina di calcare locale, tagliato in 
blocchi quadrati di ottima fattura, messi in opera con apparecchi regolari. La scelta di 
recuperare materiali di epoca altomedievale se non appare certo originale,12 sembra 
però indirizzata verso una lettura funzionale per una rappresentazione di significati.13 
Lungo i pilastri-lesena della facciata vennero impiegati anche delle lastre prelevate da 
un monumento funerario romano del tipo con decorazione a ‘fregio dorico’, ed inserite 
alla terminazione del pilastro in un gioco decorativo che rappresentava un’alternativa 
stilistica alla tradizionale presenza del capitello (Figg. 4-5). Questo utilizzo dell’antico 
rimane circoscritto ad un richiamo sobrio alla romanità, che non ostenta quindi la 
monumentalità decorativa dei frammenti scelti da Alfano per la Cattedrale di Salerno,14 
né di quella ostentata, almeno nelle fonti, da Desiderio per l’Abbazia di Montecassino,15 
ed ancor meno di quella più grossolana richiamata per la corte normanna.16  
 La tipologia decorativa ‘a fregio dorico’ doveva apparire come un segno distintivo 
di un richiamo all’antico, in cui si rivendicava una discendenza storica nel solco di una 

                                                 
8 G. Carbonara, Iussu Desiderii. Montecassino e l’architettura campano-abruzzese nell’undicesimo secolo, 
Roma, Università degli Studi di Roma-Istituto di Fondamenti dell’Architettura, 1979, p. 130.  
9 V. Piacentini, ‘La Cattedrale di Anagni e il suo contesto urbano’, in: Bollettino d’Arte, cit., pp. 135-157, a 
p. 150 pubblica un rilievo della prima metà del XIX secolo in cui la rappresentazione grafica della facciata 
non sembra presentare tutta la teoria delle lastre altomedievali. L’edificio subì dei restauri tra il XIX e XX 
secolo, tra i quali però non si fa mai alcun accenno al riassetto della facciata, cfr. A. Ricci, ‘La Cattedrale di 
Anagni. Il percorso degli interventi operati dall’anno della sua fondazione fino ai nostri giorni’, in: Bollettino 
d’Arte, cit., pp. 297-304. L’osservazione diretta conferma come le lastre altomedievali appaiono in fase con 
la realizzazione del portale originario (Fig. 6). 
10 Vedi A. Esch, s.v. ‘Reimpiego’, in: Enciclopedia dell’arte medievale, vol. IX, Roma, Istituto 
dell’Enciclopedia Italiana, 1998, pp. 876-883, in particolare pp. 887-888. 
11 Mengarelli, ‘Le testimonianze storiche’, cit., p. 75. 
12 D. Fiorani, ‘Costruire recuperare e rifinire. Tecniche edilizie basso medievali nel centro Italia’, in: Il 
reimpiego in architettura. Recupero, trasformazione, uso, a cura di J.-F. Bernard, P. Bernardi & D. 
Esposito, Roma, École française de Rome, 2008, pp. 575-589. 
13 V. Pace, ‘La Riforma e i suoi programmi figurativi: il caso romano, fra realtà storica e mito storiografico’, 
in: Roma e la riforma gregoriana. Tradizioni e innovazioni artistiche (XI-XII secolo), a cura di S. Romano & 
J. Enckell Julliard, Roma, Viella, 2007, pp. 49-59. 
14 Cfr. V. Pace, ‘La Cattedrale di Salerno. Committenza programma e valenze ideologiche di un monumento 
di fine XI secolo nell’Italia meridionale’, in: Desiderio di Montecassino e l’arte della Riforma Gregoriana, a 
cura di F. Avagliano, Montecassino, Pubblicazioni Cassinesi, 1997, pp. 189-230. 
15 L. de Lachenal, Spolia. Uso e reimpiego dell’antico dal III al XIV secolo, Milano, Longanesi, 1995, pp. 158-
170. 
16 Cfr. L. De Lachenal, ‘Reimpiego dell’antico e ideologia politica fra Roma e l’Italia Meridionale in età 
normanna: alcune osservazioni’, in: Il passato riproposto. Continuità e recupero dall’antichità ad oggi, a 
cura di B.M. Giannattasio, Genova, Dipartimento di Archeologia, Filologia classica e loro tradizioni 
“Francesco della Corte”, 1999, pp. 93-129. 



8 
 

tradizione italica centro-meridionale,17 ben rappresentata dal coevo esempio del S. 
Domenico di Sora,18 dove l’impiego di questo elemento è alquanto diffuso, ma in modo 
apparentemente più casuale. Ai lati del portale vennero anche collocate due lastre in 
travertino, di cui una era parte di un epigrafe monumentale;19 mentre la seconda reca 
incisa in caratteri capitali la sola lettera ‘P’ tracciata in posizione apparentemente 
casuale sull’ampia superficie del blocco. 
 Il programma decorativo che aveva ornato il vecchio edificio del IX secolo, doveva 
aver già accompagnato la condivisione, da parte del vescovo Romualdo, delle linee 
dettate da Roma e rappresentate nello specifico anche dall’adesione verso le spinte 
agiografiche come quelle sostenute da papa Pasquale I,20 di cui la figura di S. Potenziana 
ne è un esempio.21 Anche Romualdo era stato un monaco benedettino di origine 
longobarda,22 formatosi però nel cenobio sublacense. Caratteristiche che potevano 
essere perfettamente percepite da Pietro, anche con la sola lettura degli apparati 
epigrafici coevi al IX secolo, e nelle quali il vescovo di origine salernitana poteva 
rispecchiare anche la sua situazione. 
 La sua fedeltà a Roma, ribadita anche grazie al recupero della tradizione locale 
altomedievale, forniva una legittimazione della sua posizione, consolidando quindi quel 
processo di formazione di un tassello fondamentale del continuum di un percorso storico 
e politico ben chiaro: il passato salvato dall’oblio, a cui sarebbe stato destinato in 
ragione dell’intervento petrino, è direttamente quello del papato cosiddetto 
‘carolingio’, un momento ‘fondativo’ di per sé del percorso storico intrapreso dalla 
stessa chiesa romana fino ad allora.23 La scelta di apporre l’epigrafe di Romualdo vuole 
rappresentare un concetto molto semplice: l’operato di Pietro è anche un ‘rifacimento’, 
per quanto monumentale, di una precedente fondazione. Purtroppo l’assenza in situ 
dell’epigrafe petrina di fondazione, non agevola nello sviluppare ulteriormente questo 
discorso.24 

                                                 
17 Cfr. C. Capaldi, Severo more doricum. Espressioni del linguaggio figurativo augusteo in fregi dorici della 
Campania, Pozzuoli, Naus, 2005, p. 106 con bibliografia. Il monumento a fregio dorico ebbe un’ampia 
diffusione nel corso della tarda età repubblicana, in un momento in cui l’Italia stava compiendo quel 
processo di romanizzazione attuato anche con soluzioni, come quelle delle guerre civili, che stravolsero in 
modo netto il rapporto tra Roma ed i maggiorenti locali arrivando ad esigerne la totale adesione. In questo 
senso quell’espressione figurativa era divenuta sinonimo dell’adesione alla causa di Roma; probabilmente 
questo nesso venne tramandato anche in età medievale, come un tratto distintivo per riconoscersi eredi 
della romanità. Vedi S. Settis, ‘Continuità, distanza e conoscenza. Tre usi dell’antico. L’uso dell’antico nel 
Medioevo’, in: Memoria dell’antico nell’Arte Italiana, a cura di S. Settis, vol. III, Torino, Einaudi, 1986, pp. 
375-486, in particolare p. 403. 
18 Per la struttura cfr. Carbonara, Iussu Desiderii, cit., p. 131. È importante sottolineare come lo stesso 
Domenico da Foligno provenisse da un ambiente storico-culturale quale quello umbro dove questi elementi 
decorativi erano patrimonio della tradizione romana, cfr. Capaldi, Severo more doricum, cit., p. 63. 
19 CIL X, 5954. 
20 Mengarelli, ‘Le testimonianze storiche’, cit., p. 69.  
21 Vedi ad esempio, Pace, ‘La Cattedrale di Salerno’, cit., p. 200; Pace, ‘La Riforma’, cit., pp. 53-55; S. 
Pudenziana nell’ambito della riforma doveva rappresentare qui valori legati alla verginità ed alla castità, 
che erano un passaggio-chiave del programma politico gregoriano, per cui vedi Cantarella, Il sole e la luna, 
cit., pp. 124-129. 
22 Mengarelli, ‘Le testimonianze storiche’, cit., p. 69, n. 2. 
23 È opportuno ricordare come nell’XI secolo si ricercasse nel passato carolingio una giustificazione storica 
del potere imperiale, vedi Cantarella, Il sole e la luna, cit., pp. 187-188. 
24 Per la presenza dell’epigrafe di fondazione vedi un caso specifico: V. Pace, ‘La sconfitta di un modello e 
del suo progettista: la Cattedrale di Aversa’, in: Napoli Nobilissima, XXXIV (1995), pp. 123-129. 



9 
 

 La lunga e discussa gestazione della Cattedrale romanica successiva 
all’abbattimento della precedente fa supporre che vi sia stata la necessità di trasferire 
in un’altra sede lo svolgimento delle funzioni religiose, almeno per gli ultimi decenni 
dell’XI secolo. Questo dettaglio ci offre lo spunto per osservare la distribuzione delle 
presenze cultuali ragionevolmente ascrivibili a questo periodo nel quadro urbano (Fig. 
1). Almeno dal IX secolo era sicuramente già esistente la chiesa di S. Andrea,25 presso la 
quale è attestata anche una dedica a S. Vito, in associazione con una struttura 
funzionalmente connessa con un ambiente interpretabile come cripta. La chiesa di S. 
Pancrazio è conosciuta invece dagli inizi dell’XI secolo, mentre è probabile che a cavallo 
del X secolo esistesse già la chiesa di S. Giovanni de Duce, posta nell’area del Foro 
antico, la cui titolatura sembra tradire la sua seriazione cronologica con un altro edificio 
dedicato a S. Giovanni. Infine una chiesa dedicata all’Arcangelo Michele, conosciuta 
come S. Angelo, pur essendo un’attestazione leggermente più tarda, presenta dei 
connotati che lasciano ipotizzare una sua pertinenza almeno all’XI secolo.26 
 Nei casi elencati possiamo ritrovare dei validi appoggi per guardare ad un 
intervento del vescovo in chiave urbana nel riqualificare e rinvigorire il quadro delle 
strutture con funzioni religiose. Il richiamo alla tradizione cultuale di Salerno sembra 
insinuarsi nelle dediche a S. Vito o a S. Michele,27 di cui ad Anagni si conosce la presenza 
di un altro caso proprio nel tratto d’accesso alla collina del quartiere di ‘Castello’, dove 
Pietro prima, ed i vescovi ed i papi poi tra XII e XIII secolo, creeranno il cuore di quel 
complesso monumentale che è stata la città di Anagni nel tardo medioevo (Fig. 2). Il 
richiamo a Salerno non è da vedersi solo come il desiderio di citare il proprio passato, 
ma anche come un segnale politico cioè l’immediatezza del riferimento alla personalità 
di Alfano, allora arcivescovo di Salerno, ed attraverso questi all’abate Desiderio di 
Montecassino. In questo senso andrebbe ascritta a tale fase storica la presenza ad Anagni 
di una dedica ai SS. Cosma e Damiano prossima all’area del palazzo cosiddetto di 
Bonifacio VIII, anch’esso già parte del complesso di edifici che definirono il nuovo 
quartiere episcopale (Figg. 1-2). La posizione della dedica ai santi Cosma e Damiano 
sembra per altro ricalcare quella pertinente all’omonima chiesa salernitana,28 in quel 
caso posizionata in prossimità dell’accesso dalla porta urbana che immetteva verso il 
quartiere della Cattedrale, mentre ad Anagni si trovava nel punto di accesso verso la 
collina su cui sorse il quartiere episcopale. Per i salernitani la traslazione delle reliquie 
dei due santi verso la Cattedrale di Salerno avvenuta sotto la reggenza di Alfano dovette 
costituire un momento solenne, il cui ricordo profondo verrà immortalato proprio in uno 
dei carmi composti dall’arcivescovo salernitano.29 Questa lettura d’altronde si 
inserirebbe nel medesimo solco interpretativo inerente la tipologia costruttiva della 
Cattedrale, per la quale la diretta ispirazione dal prototipo cassinese desideriano deve 
essere ribadito come avente un valore anche in chiave storico-politica.30  
 Nel campo della memoria cultuale l’impegno maggiore di Pietro fu riversato nel 
rapporto con la figura di S. Magno, su cui si è indirizzata una parte consistente della sua 

                                                 
25 Mengarelli, ‘Le testimonianze storiche’, cit., p. 78, n. 11. 
26 Idem, ‘Scelte insediative’, cit., pp. 47-52. 
27 A Salerno sono attestati vari edifici dedicati a S. Vito, in parte già esistenti nell’XI secolo, cfr. Amarotta, 
Salerno romana e medievale, cit., pp. 272-273.  
28 Amarotta, Salerno romana e medievale, cit., p. 108. 
29 P. Delogu, Mito di una città meridionale (Salerno, secoli VIII-XI), Napoli, Liguori, 1977, p. 182. 
30 Carbonara, Iussu Desiderii, cit., p. 130. Anche se è accertata l’esistenza di casi opposti, cioè di adesioni 
politiche senza una corrispettiva accettazione dei modelli culturali, per cui vedi Pace, ‘La sconfitta di un 
modello’, cit., pp. 126-127.  



10 
 

‘pastorale’, quale ulteriore elemento di rappresentazione del suo ruolo. Come noto, le 
spoglie del santo arrivarono ad Anagni nel pieno IX secolo, dopo aver subito diversi 
spostamenti tra Fondi e Veroli;31 l’acquisizione di una nuova sede stabile per un culto 
così ambito era la conseguenza della potenzialità anagnina nel poter trattenere presso di 
sé queste preziose reliquie. Al ruolo che si stava consolidando per la diocesi di Anagni 
nel corso della prima metà del IX secolo mancava un tassello fondamentale, cioè la 
presenza di una robusta tradizione agiografica locale. Il vescovo Romualdo, nella sua 
adesione al programma politico papale nel IX secolo doveva aver valorizzato apporti 
diretti dell’agiografia romana, a coprire un evidente lacuna, che rimarrà tale 
sostanzialmente fino all’XI secolo. L’agiografia anagnina contemplava la presenza di una 
figura minore quale era S. Secondina, attestata però solo dal X secolo,32 la cui presunta 
origine locale è in realtà da connettere alla presenza ad Anagni dei monaci sublacensi 
nell’alto medioevo e forse andrebbe ricollegata anch’essa all’operato del vescovo 
Romualdo. 
 Pietro ha quindi incardinato il suo programma episcopale nel recuperare e 
rinvigorire il culto a S. Magno, sotto il cui patronato venne giustificata, come ricorda la 
tradizione agiografica, la responsabilità dell’impresa: la costruzione della nuova 
Cattedrale farà seguito all’apparizione in sogno a Pietro dello stesso S. Magno che 
indicherà al presule il luogo dove ritrovare le sue spoglie da cui partire per realizzare 
l’opera.33 Con la ‘riscoperta’ del culto e del luogo di sepoltura delle spoglie di S. Magno 
ad Anagni, Pietro operava anche un azione di ripristino delle motivazioni che avevano 
portato ad accogliere il santo ad Anagni in forma definitiva, cioè acquisire un patronato 
di rilievo, con un ampio bacino cultuale che investiva gran parte dell’Italia centro-
meridionale,34 a cui comunque riagganciare, come farà poi la tradizione agiografica già 
dal XII secolo,35 le scarse memorie ‘locali’ fino ad allora maturate. L’apporto materiale 
di Pietro fu notevole: il recupero storico della questione agiografica fu seguito da un 
riordino materiale, culminato nel raccogliere queste memorie nella nuova cripta, che 
divenne di fatto il sacrario dell’agiografica anagnina, ed in cui confluì, ovviamente, 
anche la memoria del vescovo salernitano dal XII secolo. La tradizione agiografica 
petrina ci informa che non sempre le sue scelte furono condivise dai chierici locali, e 
forse con loro anche da parte della popolazione anagnina.36 Le rimostranze, e le 
polemiche, dovettero costituire un dato incontrovertibile, se arrivarono a travalicare 

                                                 
31 Da ultimo F. Carcione, ‘S. Magno: problema agiografico e prospettive di ricerca in ambito aquinate’, in: 
Magno di Trani. Memoria e culto di un martire paleocristiano nelle valli del Liri e del Sacco. Ricerche di 
agiografia-topografia-iconografia, a cura di F. Carcione, Venafro, Edizioni Eva, 2004, pp. 17-41, in cui si 
ribadisce come questo culto sia comunque originario dell’area laziale, con rimandi bibliografici alla 
tradizione di studi su questa complessa figura agiografica.  
32 L. Allodi & G. Levi (a cura di), Il Regesto sublacense del secolo XI, Roma, Società Romana di Storia Patria, 
1885, doc. n.17, p. 49, a. 936; nella conferma dei beni dell’Abbazia nella città di Anagni si cita un 
possedimento prossimo ad un oratorio dedicato a S. Secondina: ‘atque clusura super se vineata in integra 
intro civitate vetere anagniensis iuxta sancta secundina’. 
33 Lectionarium per annum, cit., ff. 199-200. 
34 È importante sottolineare l’importanza in chiave politica di una figura come Magno per la sua diffusa 
devozione in area pugliese, nel momento storico di progressivo avvicinamento di Roma all’aristocrazia 
normanna, culminato nella figura di Vittore III, per cui si veda H. E. J. Cowdrey, L’abate Desiderio e lo 
splendore di Montecassino, Milano, Jaca Book, 1985, pp. 173-251. 
35 V. Fenicchia, ‘Intorno agli Atti di san Pietro da Salerno, vescovo di Anagni nel secolo XI, contenuti nel 
Cod. Chigiano C. VIII. 235’, in: Archivio della Regia Deputazione Romana di Storia Patria, 67 (1944), pp. 
253-267. 
36 Grégoire, ‘La memoria agiografica’, cit., p. 20.  



11 
 

l’ambito locale al punto da non poter essere taciute, anzi ribaltate ad offrire un altro 
aspetto fondativo della santità del vescovo salernitano.37 
 In questo senso ci si deve chiedere se tali contestazioni non tradiscano l’esistenza 
di una fazione avversa a Pietro ovvero ostile al partito riformista, al quale 
evidentemente Pietro apparteneva, o più semplicemente restia ad accettare 
l’imposizione di un vescovo esterno. Ciò deve aver comportato il bisogno da parte del 
vescovo di rafforzarsi nella sua posizione, attraverso la realizzazione di un programma 
politico e ‘propagandistico’ come quello che si è descritto.  
 Il modo di rappresentare il suo potere, per Pietro, è fatto di un insieme di 
elementi che appaiono evidenti oggi, ma probabilmente dovevano essere percepiti come 
tali anche allora. Una rappresentazione che non poteva essere fine a se stessa, ma 
rivolta all’esterno, all’osservatore che non doveva essere soltanto la comunità anagnina 
per quanto estesa potesse essere la diocesi in quel tempo.38 In questo ambito locale il 
suo portfolio di rimandi faceva di Anagni nel pieno medioevo una diocesi aspirante a 
rivestire il ruolo di centro egemone nella regione, ed essere idealmente ma anche 
concretamente un punto di riferimento nell’assetto del fitto sistema diocesano del 
comprensorio ernico. L’insieme dei richiami messi in campi dal vescovo dovevano 
rappresentare l’importanza, anche politica, della sua sede diocesana agli occhi di un 
congresso più ampio, cioè il palcoscenico della Roma del papato riformatore, quello in 
cui determinate rappresentazioni potevano essere percepite anche a livello politico 
nella loro dimensione storica. 
 

  
 

Fig. 1 Elaborazione dell’autore su base cartografica 
in M. Mazzolani, Anagnia, Roma 1966. Carta 
topografica di Anagni: 1) Cattedrale di S. Maria; 2) 
Chiesa di S. Andrea; 3) Chiesa di S. Pancrazio; 4) 
Chiesa di S. Giovanni de Duce; 5) Chiesa di S. Angelo; 
6) Chiesa dei SS. Cosma e Damiano; 7) Chiesa di S. 
Michele.  

Fig. 2 Elaborazione dell’autore su 
base cartografica in P. Carlotti Spazio 
e cultura ad Anagni: la strada Pozzo 
della valle, Firenze 1998. Stralcio 
della carta topografica di Anagni con 
indicazione del complesso episcopale 
in età tardo medievale, con 
indicazioni evidenziate dei luoghi dove 
sono attestate presenze storiche di 
epoca romanica. 

                                                 
37 Fenicchia, ‘Intorno agli Atti di san Pietro da Salerno’, cit., p. 261.  
38 Cfr. I. Herklotz, Gli eredi di Costantino. Il papato, il Laterano e la propaganda visiva nel XII secolo, Roma, 
Viella, 2000, pp. 12-13, le scelte in chiave propagandistica del papato erano rivolte a tutti i potenziali 
spettatori, soprattutto quando in gioco c’era l’accrescimento della potenza del papato stesso, ed è implicito 
che questo si dovesse riflettere anche a livello locale. 



12 
 

 
 

   
 

Fig. 3 © 2013, Cristiano Mengarelli. 
Cattedrale di S. Maria, fianco ovest, 
ghiera d’arco con materiale scultoreo 
di epoca romana ed alto medievale 
riutilizzato. 

 Fig. 4 © 2013, Cristiano Mengarelli. 
Cattedrale di S. Maria, facciata, 
elementi scultorei riutilizzati, lato 
sinistro. 
 

 

   
 

Fig. 5 © 2013, Cristiano Mengarelli. 
Cattedrale di S. Maria, facciata, 
elementi scultorei riutilizzati, lato 
destro. 

 Fig. 6 © 2013, Cristiano Mengarelli. 
Cattedrale di S. Maria, facciata, 
dettaglio dello spessore in murature 
degli elementi scultorei riutilizzati. 

 

  



13 
 

Parole chiave 
Anagni, Pietro da Salerno, cattedrale romanica, vescovo, Salerno 
 
Cristiano Mengarelli lavora come archeologo collaboratore della Soprintendenza 
archeologica per il Lazio. Nel 2009 si è dottorato presso l’Università di Roma Sapienza 
con una tesi sulle ‘Scelte insediative ed organizzazione urbanistica nelle città del 
comprensorio dei Monti Ernici dalla tarda antichità al medioevo’. Gli interessi di studio si 
muovono verso ricerche orientate alla comprensione dei processi evolutivi degli 
insediamenti storici soprattutto dal punto di vista topografico con particolare riguardo al 
periodo alto medievale. 
 
Via dei Bandinelli 24 
00163, Roma (Italia) 
cristianomengarelli@gmail.com 
 
SUMMARY 
Representation of Power 
The Bishop of Anagni, Pietro da Salerno († 1105)  
In the history of Anagni, Bishop Pietro da Salerno was fundamental in guaranteeing that 
the city played an important political role throughout the Middle Ages. His work as a 
spiritual guide, his interventions on the urban layout and the way in which this 
combination of factors was reflected in the historical memories which formed around 
the figure of the bishop help to consolidate its historical tradition. Pietro da Salerno 
used his office of bishop in the certainty that he was acting on behalf of an established 
power, to be consolidated in his own time and offered as a stable and secure legacy for 
the future. The representation of this power took the form of an action program, 
centered around the urban renewal of an entire city district with the aim of creating an 
architectural ‘macro-palimpsest’ serving as a political manifesto based on the recovery, 
through continuity, of the historical, hagiographic and material legacy which defined 
and recalled, in a simple but immediate form, the power of the bishops over the city of 
Anagni. We are thus dealing with a legitimization of power through the representation of 
historical events and allusions, expressed through the stylistic features of the 
contemporary cultural tradition. 
 

 



14 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114271 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Il Carroccio di Cortenuova  
Nord e Sud Italia tra Papato e Impero nella Cronaca di 
Salimbene de Adam 
 
 
Marina Nardone  
 
 
In un recente volume, che tenta di mettere in discussione i reali presupposti dell’Unità 
d’Italia e che, soprattutto, cerca di guardare sotto un’altra luce le dinamiche intercorse, 
da lì in poi, tra il Nord e il Sud del Paese, potrebbe stupire ritrovare la citazione di uno 
storico del XIII secolo posto a constatare le lunghe radici dello stereotipo 
antimeridionalista. Il volume in questione è Terroni di Pino Aprile, divenuto in breve un 
bestseller; la citazione è desunta dalla cronaca di Salimbene de Adam.1 
 La frase citata contiene, in effetti, un insulto scagliato dal cronista parmense 
verso una parte dell’Italia meridionale, ovvero, Pugliesi e Siciliani che sarebbero 
‘homines caccareli et merdaçoli’.2 Un’espressione abbastanza forte nel suo volgare 
incisivo che può ben prestarsi a essere strumentalizzata. Le parole del cronista 
parmense, rivissute, seppur per un attimo, attraverso le pagine di questo testo − magari 
discutibile da un punto di vista strettamente storico, ma sicuramente utile nell’ottica di 
un’archeologia del pregiudizio − non dovrebbero, tuttavia, suscitare troppa meraviglia in 
chi ha ben chiaro come il passato non sia mai materia inerte. 
 Allacciare un parallelo a distanza di secoli rispetto al risaputo e reiterato 
pregiudizio antimeridionalista non è però una scelta che possa considerarsi esente da 
critiche se alla citazione si ricorre estrapolandola dal suo contesto. Di certo Aprile cita 
un passo di Salimbene de Adam solo come supporto frivolo, per nulla architettonico, alle 
sue tesi, sostanziate, invece, dall’analisi di aspetti più vicini all’attuale storia del paese, 
in particolare politici ed economici. In questo caso, tuttavia, non interessa tanto 
analizzare l’uso che è stato fatto della cronaca da parte del giornalista pugliese, offerto 
intanto come spunto di riflessione, quanto piuttosto quegli aspetti storici che l’opera di 
Salimbene ci pone e che riguardano certamente l’enorme distanza tra i comuni e il 
regno federiciano. 

                                                 
1 P. Aprile, Terroni, Milano, Piemme, 2011, p. 19. La citazione è desunta dal testo di W. Barberis, Il bisogno 
di patria, Torino, Einaudi, 2004, p. 40. 
2 Salimbene de Adam, Cronica, a cura di G. Scalia, Roma‒Bari, Laterza, 1966, p. 522. In generale sulla 
Cronaca di Salimbene cfr.: S. Da Campagnola, ‘Orientamenti critici interpretativi intorno alla “Cronica” di 
Salimbene de Adam’, in: Laurentianum, 6 (1965), pp. 461-491; N. Scivoletto, Fra Salimbene da Parma e la 
storia politica e religiosa del secolo decimoterzo, Bari, Laterza, 1950; C. Violante, ‘Motivi e carattere della 
Cronica di Salimbene’, in: Annali, XXII (1953), pp. 108-154. 



15 
 

 Per quanto l’autore sia uno dei nomi più noti della cronachistica italiana del 
medioevo, è doverosa una breve presentazione che può fungere da impostazione del 
problema. Successivamente allora, sarà possibile passare al tema centrale di questa 
analisi, esaminando il brano della cronaca che tratta della battaglia di Cortenuova, 
evento centrale nelle lotte tra i comuni settentrionali e l’impero federiciano, sull’esito 
della quale Salimbene riporta una versione del tutto personale. Attraverso questa 
indagine sarà, quindi, possibile chiarire alcuni aspetti che accennano a una più corretta 
lettura della visione dell’Italia medievale nelle dinamiche tra Nord e Sud del paese. 
 
Il cronista e il suo tempo 
Salimbene, al secolo Ognibene, nasce a Parma da Guido de Adam, un notaio, nel 1221. A 
diciassette anni, nonostante la disapprovazione del padre, il giovane indossa il saio 
francescano. Siamo ai tempi della seconda generazione di frati, quella più vicina, in 
termini cronologici, a San Francesco, ma forse più distante, per certi aspetti, dai suoi 
principi ispiratori (che saranno ripresi soprattutto nel XIV secolo). Tale generazione 
risentiva ancora della necessità di approvazione da parte del clero regolare ed era 
fortemente impegnata in un’incessante ricerca identitaria. Questi aspetti portarono la 
comunità francescana a dotarsi d’ispirazioni contraddittorie rispetto agli obiettivi 
prefissati: da un lato, infatti, ritrovarono la loro ragion d’essere nella letteratura 
pseudoprofetica e nel millenarismo; dall’altro, avendo la necessità di non confondersi 
con l’eresia, contro la quale a quei tempi si erano convogliati tutti gli sforzi possibili da 
parte della Chiesa, dovevano necessariamente giustificare questo pericoloso appiglio 
identitario e riformulare la propria posizione. Pesa in quegli anni soprattutto la fioritura 
di opere pseudoepigrafiche come il Super Hieremiam, che trasse in inganno numerosi e 
validi studiosi di Gioacchino da Fiore.3 Salimbene si forma in questi ambienti, ma ha 
anche ben presente la condanna di altri epigoni più radicali, come ad esempio Gerardo 
di Borgo di San Donnino.4 Il cronista rappresenta, con la sua opera, il punto d’approdo di 
quest’ambivalenza identitaria e la narrazione storica, scelta dal francescano come 
eredità per la nipote Agnese e a lei dedicata,5 diventa l’azione necessaria per 
rifunzionalizzare l’ordine francescano all’interno della società dell’epoca. La sua 
cronaca è resa celebre per una svariata quantità di motivi: è una fonte dettagliata per la 
storia dei comuni dell’Italia settentrionale; illustra certamente le vicende interne 
all’ordine indugiando in particolare su alcune figure (come l’allora generale frate Elia da 
Cortona);6 sviluppa un discorso autonomo e preciso intorno agli epigoni del 

                                                 
3 Famoso abate calabrese attivo alla fine del XII secolo. Fondò l’ordine florense e scrisse numerose, opere 
approntando un particolare sistema a spirale della visione storica suddivisa in tre età caratterizzate dalle tre 
persone divine. Secondo Gioacchino da Fiore il mondo era, in quell’epoca, da poco entrato, o stava per 
entrare, nella Terza Età, quella dello Spirito Santo, epoca di pace e armonia che avrebbe dovuto precedere i 
tempi finali. 
4 Gerardo di Borgo di San Donnino fu un francescano di Fidenza, formatosi prima in Sicilia e poi in Francia, 
allo studium parigino. Nel 1254 vide una dura condanna delle sue teorie e dei suoi scritti da parte della 
Curia e fu giudicato colpevole di eresia anche da un tribunale interno, retto da Bonaventura, che gli impose 
il carcere a vita, gettando così un’ombra sull’intera comunità dei Minoriti. Gerardo fu convinto seguace di 
Gioacchino da Fiore, al punto di arrivare ad asserire che lo scritto dell’abate intitolato Concordia Novi ac 
Veteri Testamenti, avesse valore testamentario nell’età dello spirito come il vecchio e il nuovo lo ebbero 
nelle epoche del padre e del figlio. 
5 La giovane aveva, infatti, deciso di seguire lo zio e di entrare nell’ordine delle Clarisse. In questo senso 
l’opera assume un carattere autobiografico ma anche formativo. 
6 A proposito del secondo generale dell’ordine, particolarmente inviso al cronista, egli inserisce nell’opera 
un libello chiamato Liber de prelato, composto ‘proprio occasione fratris Helye’ e che contiene numerose 



16 
 

gioachimismo, innalzando alcuni esponenti come Ugo di Digne e deprecando altri come il 
già citato Gerardo;7 Salimbene offre, inoltre, una serie di notizie riguardo alla 
personalità di Federico II, figura chiave del suo sentire storico.8 Egli era stato indicato 
proprio dai lettori di Gioacchino, in gran parte Francescani, come l’Anticristo dei tempi 
finali. Secondo il computo − mai approntato, in verità, da Gioacchino stesso, così come 
mai l’Abate calabrese adombrò Federico II nell’anticristo − l’Imperatore avrebbe 
scatenato l’Apocalisse intorno al 1260. Quando egli morì nel Dicembre del 1250 lasciò 
tutti i seguaci di tali visioni nello sconcerto e nell’incredulità, per cui, per quanto lo 
Stupor Mundi non avesse effettivamente portato la fine del mondo, rimase 
sostanzialmente una figura emblematica del XIII secolo. Dell’Imperatore il cronista 
francescano dà un’immagine destinata a durare nel corso del tempo, la sua narrazione 
rappresenta una fonte importante per la letteratura leggendaria creatasi attorno allo 
Staufen, letteratura che sarà presente nelle fitte pagine delle più svariate tradizioni.9 
 Salimbene è uno storico abbastanza attento e puntuale, dotato di una personalità 
eccentrica che lo porta spesso a narrare di sé e a esporsi in primo piano, sia come 
garanzia di testimonianza, sia come vanto per la propria persona. Anche il riferimento 
alla reticenza del padre rispetto alla sua entrata nell’ordine francescano potrebbe, in 
effetti, essere una notizia inserita dal cronista per creare un parallelo tra Guido de 
Adam e Pietro di Bernardone, padre di Francesco, che, com’è noto, si oppose 
fermamente alla scelta del figlio. Salimbene arriva a introdurre ancora la figura 
dell’Imperatore Federico, anche rispetto a questi affreschi di vita familiare, 
informandoci che proprio lui, sotto la richiesta di Guido, avrebbe cercato di invitare le 
autorità francescane, tramite una missiva proveniente dalla sua cancelleria, a 
riconsegnare il giovane frate alla famiglia per permettergli di onorare la tradizione 
familiare. Non siamo in grado a questo punto di stabilire quanto abbia giocato la fantasia 
dell’autore in questa drammatica rappresentazione del suo passato, o se ci sia una 
possibilità che il resoconto sia veritiero. Un’ipotesi del genere, del resto, contribuirebbe 
ad alimentare i motivi, alcuni ben noti, che indussero il cronista a rendere il ritratto 

                                                                                                                                                     
notizie utili riguardo la concezione della giustizia e del retto comportamento di un Minore per Salimbene. 
Cfr. Salimbene, Cronica, cit., p.136. 
7 In particolare sul gioachimismo dell’autore cfr.: E. Pispisa, Gioacchino Da Fiore e i cronisti medievali, 
Centro regionale per lo studio della cultura siciliana, Messina, Sicania, 1988. 
8 Per quanto riguarda la figura dell’Imperatore secondo il cronista cfr. L. Gatto, ‘Federico II nella Cronaca di 
Salimbene de Adam’, in: Federico II e le nuove culture, Atti del XXXI Convegno storico internazionale, Todi 
9-12 ottobre 1994, Spoleto, Centro italiano di studi sull’Alto Medioevo, 1995; E. Kantorowicz, Kaiser 
Friedrich der Zweite; trad. it. Federico II Imperatore, a cura di G. Pilone Colombo, Milano, Garzanti, 2000; 
D. Abulafia, Frederick II. A Medieval Emperor; trad. it. Federico II. Un Imperatore Italiano, a cura di G. 
Mainardi, Milano, RCS, 2006.  
9 Sul mito federiciano cfr.: B. Töpfer, Das Kommende Reich des Frieden. Zur Entwicklung chiliastischer 
Zukunftshoffnungen im Hochmittelalter; trad. it. Il regno futuro della libertà, Centro Internazionale degli 
studi gioachimiti, Genova, Marietti, 1992; M. Reeves, The influence of prophecy in the later middle age. A 
study in Joachimism, Oxford, Oxford University Press, 1969; N. Cohn, The Pursuit of the Millennium; trad. 
it. I Fanatici dell’Apocalisse, a cura di A. Guadagnin, Milano, Edizioni Comunità, 1976; R. Delle Donne, ‘“Aus 
dem Ewigjungen der Greis”. La saga dell’Imperatore Federico nella cultura tedesca’, a stampa in: Archivio 
di Storia della Cultura, XIX (2006), pp. 231-249 (Distribuito in formato digitale da “Reti Medievali”); R.E. 
Lerner, ‘Frederick II. Alive, Aloft and Allayed in franciscan-joachite Eschatology’, in: W. Verbeke (a cura di), 
The Use and Abuse of Eschatology in the Middle Ages, Mediaevalia Lovaniensia, 1, 15, Lovanio, 1988 (trad. 
it. in: AA.VV., Refrigerio dei Santi. Gioacchino da Fiore e l’escatologia medievale, Roma, Viella, 1995, pp. 
147-169); T. Struve, ‘Die falschen Friedriche und die Friedensucht des Volkes im späten Mittealter’, in: 
AA.VV., Falschung im Mittelalter. Internationaler Kongress der Monumenta Germaniae Historica (München 
16-19 September 1986), Band 33, I, Hannover, Schriften der MGH, 1988, pp. 317-337. 



17 
 

unico e terribile dell’Imperatore anche molti anni dopo la sua morte.10 
 Salimbene dunque regala una narrazione dei fatti del XIII secolo abbastanza fedele 
e autonoma, tuttavia, permangono delle zone critiche dove le notizie, non perdono 
carattere di verosimiglianza ma propongono una descrizione degli eventi, un po’ forzata 
e per le quali risulta legittimo pensare a una manipolazione consapevole della realtà da 
parte dello storico. 
 
L’epilogo di Cortenuova 
Uno dei casi è rappresentato dal tema centrale di quest’analisi, ovvero, il resoconto 
della Battaglia di Cortenuova, o meglio della sua conclusione. I passi della cronaca che 
la riguardano sono intrisi di simbolismo e sacralità, sia grazie all’impiego di citazioni 
bibliche, sia di elementi, appunto, simbolici che il cronista non manca di chiarire. Poco 
prima della disfatta dei Milanesi, l’autore ci parla della presa del castello di 
Montechiari, una delle conquiste che precedono quella del Carroccio a Cortenuova, in un 
capitoletto così intitolato: 

 
Quod imperator cepit Montem Clarum, et quod habuit multos Saracenos in exercitu suo, et quod 
duxit elefantem suum ad exercitum ad dimicandum cum eo; et quod in libro Machabeorum 
multum de hac materia continetur et in historia Alexandri; et quod frater Bartholomeus Anglicus 
ex Ordine fratrum Minorum composuit librum Proprietatum, in quo de elefantibus tractat.11 

 
La notizia storica appare dunque accompagnata da due commenti significativi: il primo è 
che l’esercito dell’Imperatore era costituito da Saraceni, nell’immaginario nemici giurati 
della cristianità; il secondo è che Federico aveva condotto in battaglia un elefante. Si 
tratta di due annotazioni alle quali il cronista conferisce valore di emblema, 
fondamentali, quindi, per porre in risalto la figura dell’Imperatore. Salimbene deve, 
infatti, necessariamente riferirsi innanzitutto alle sacre scritture dalle quali riporta una 
lunga citazione dal Primo Libro dei Maccabei, istituendo, così, un esplicito paragone tra 
Antiochio V e lo Hohenstaufen, menzionando, infine, gli scritti profetici del minorita 
Bartolomeo Anglico.12 
 A quasi vent’anni dalla sua scomparsa Federico II e le sue imprese erano narrate 
quale evento di passaggio, quale soglia tra i tempi, malgrado egli non avesse portato la 
fine del mondo così come stabilito dalla letteratura pseudoepigrafica e dai fitti 
ragionamenti dei gioachimiti. Appare chiaro, dunque, in quale modo Salimbene avesse 
inteso gli avvenimenti che riguardarono i suoi comuni, ma in particolare, i rapporti tra la 
Chiesa e i poteri laici, restituendo una narrazione imparziale dei fatti di Cortenuova, la 
prima sconfitta lombarda nelle lotte contro l’Imperatore. Alla fine del Novembre del 
1237 le truppe imperiali e quelle lombarde stanziate presso l’Oglio si schierarono 
aspettando ciascuna la mossa dell’altra. Non si fece attendere quella di Federico II, che 
tornato dalla Germania, dove aveva dovuto sedare le varie rivolte e avendo, nel suo 
rientro in Italia, già espugnato Goito, Montichiari e Pontevico, doveva alle sue truppe 
stanche e con scarsi vettovagliamenti una decisione rapida: ordinò, così, una ritirata, 
lasciando credere ai nemici di voler svernare presso Cremona. Non appena sparsa la 

                                                 
10 La Cronaca parte dal 1168 per arrivare al 1287. Salimbene inizia a comporla intorno agli anni 80 del XIII 
secolo. 
11 Salimbene, Cronica, cit., pp. 133 sg. 
12 Si tratta dell’opera del Francescano Bartolomeo Anglico, legato allo Studium di Oxford, il Proprietatibus 
Rerum. 



18 
 

notizia l’esercito lombardo si apprestò a fare rientro a casa ma durante 
l’attraversamento del fiume, presso Cortenuova, appunto, le truppe saracene e sassoni 
dello Staufen piombarono sui nemici, sconfiggendoli e catturando il loro comandante 
Pietro Tiepolo, figlio del Doge di Venezia. I combattimenti durarono fino al tramonto 
quando entrambe le truppe decisero di concedersi la momentanea interruzione delle 
ostilità. Col favore della notte i collegati lombardi si diedero alla fuga e cercarono 
disperatamente di portare con loro il Carroccio, simbolo della Lega, ma, poiché il fango, 
la fatica e la fretta rendevano difficili le operazioni di trasporto, dovettero lasciarlo al 
nemico.13 È proprio nella descrizione dell’epilogo della battaglia che Salimbene 
introduce la falsa notizia, che potrebbe far inizialmente pensare di essere mossa dal 
sentimento di appartenenza ai comuni del Nord Italia dai quali il Francescano proveniva. 

 
‘Quod Mediolanenses devicti fuerunt et mortui et carrocium amiserunt, et potestas eorum captus 
fuit et in carceribus detentus.’ Et eodem anno, die quarto exeunte Novembre, Mediolanenses ab 
exercitu imperatoris devicti et mortui fuerunt, et suum carrocium apud Curtem Novam 
amiserunt; quod misit Romam imperator, sed Romani combusserunt illud in vituperium Friderici. 
Credebat enim ex hoc placere eis, ut cum eo essent. Et maxima strages Mediolanensium facta est 
in illo conflictu. In quo etiam filius ducis Veneciarum, qui tunc temporis erat potestas Mediolani, 
captus ab exercitu imperatoris fuit, et Cremone in carceribus stetit. Et pene totam Lombardiam 
et Marchiam Trivisinam habuit imperator.14 

 
Secondo il Cronista, l’Imperatore una volta impossessatosi del simbolo della Libertas 
comunale lo aveva inviato a Roma con l’idea che fosse per tutta la città cosa gradita, ma 
i Romani lo bruciarono in vituperium Friderici, ossia come oltraggio allo Svevo. 
Un’affermazione piuttosto pesante che crea un contrasto molto forte tra le due azioni, 
quella di Federico che omaggia Roma con il simbolo della Lega caduta e quella dei 
Romani che lo bruciano per dispetto. Le cose andarono diversamente. Il Carroccio fu 
preso e portato in trionfo per le strade di Cremona, dove fu fatto sfilare insieme 
all’esercito vincitore, il comandante Pietro Tiepolo vi era legato come monito e invece 
di essere trainato dai buoi, come d’uso per le città comunali, esso fu attaccato 
all’elefante del seguito imperiale, lo stesso di cui Salimbene aveva parlato poche pagine 
prima del resoconto su Cortenuova. Successivamente il Carroccio fu portato a Roma, ma 
esso non fu bruciato, fu accolto, invece, dal popolo e dalle autorità cittadine, se non 
proprio con unanime e generalizzato consenso sicuramente senza alcun netto rifiuto. 
Kantorowicz interpreta tale consenso addirittura come ‘giubilo del popolo’ e scrive che 
esso ‘fu accolto in festante corteo dai romani’.15 Una lapide, tutt’oggi esistente, fu 
confezionata per ordine di Federico e fatta sistemare in Campidoglio dal Senato, in 
quella che ancora oggi viene definita la Sala del Carroccio, a testimonianza, appunto, 
che esso non fu distrutto così come Salimbene aveva sperato. L’Epigrafe recita: ‘Cesaris 
Augusti Friderici, Roma, Secundi/Cesaris ut referrat inclita preda venit./Hostis in 
opprobrium pendebit, in Urbis honorem/ Mictitur. Hunc Urbis mictere Iussit amor’.16 Essa 
fu accompagnata da numerose missive e in quel periodo Pier delle Vigne, logoteta di 
Federico, ebbe un gran da fare per celebrare il nuovo Cesare che aveva sbaragliato i 
nemici ed entrava vittorioso nella città eterna.17 Negli Annales Placentini si legge del 

                                                 
13 Cfr. Annales Placentini, MGH SS XVIII, 1863, pp. 477 sg. 
14 Salimbene, Cronica, cit., p. 135. 
15 Kantorowicz, Federico II Imperatore, cit., p. 452. 
16 Gatto, ‘Federico II nella Cronaca’, cit., pp. 519. 
17 Cfr. Ivi, pp. 517 sg. e Kantorowicz, Federico II Imperatore, cit., pp. 451-459. 



19 
 

dolore di Gregorio IX alla vista del Carroccio e del suo inutile tentativo di impedirne 
l’entrata a Roma, a testimonianza certo della non indifferenza da parte del Pontefice 
rispetto al gesto dell’Imperatore ma anche a riprova che la versione del Parmense sia 
frutto di una scelta autonoma.18 

Non siamo in grado di affermare con sicurezza se Salimbene fosse intervenuto di 
proposito sul resoconto della realtà dei fatti ma secondo Ludovico Gatto questo brano 
mostra la forza ancora viva del suo gioachimismo − che era stato fortemente 
ridimensionato dalla letteratura critica a causa di un’abiura alla dottrina presente nella 
cronaca.19 Per Gatto, infatti, Salimbene interviene volontariamente sui fatti di 
Cortenuova perché a lui ‘non piacque avvalorare la notizia secondo la quale i Romani 
avessero esaltato una vittoria imperiale’. Non quindi, e su questo non si può che 
concordare, ‘perché egli si proponesse di difendere i Comuni del Nord’20 ma proprio 
perché non credette o non volle tramandare un simile comportamento da parte della 
città papale. Il dono a Roma del Carroccio voleva sicuramente rappresentare un monito 
da parte dell’Imperatore per l’élite cittadina e per il Papa stesso dai quali ricercava 
attestazione e riconoscimento. Un avvertimento probabilmente meno riguardevole e 
timoroso di quello che Kantorowicz ricostruiva ma, piuttosto, intenzionato a porre gli 
oppositori di fronte al dato di fatto della sua vittoria, anziché volto a dimostrare 
l’attaccamento e l’importanza reale e immaginifica del consenso romano, importanza 
che resta in ogni caso scevra dai dubbi. 

Da queste vicende ricaviamo sicuramente alcuni dati importanti: innanzitutto, la 
visione storica di Salimbene secondo la quale non vi è una reale appartenenza politico-
geografica poiché le parti in lotta si riferiscono piuttosto alla salute dell’intera 
cristianità, seguendo, quindi, un’economia di salvezza più che una faziosità territoriale. 
Egli non è preoccupato, e nella Cronaca è ampiamente verificabile, della vittoria o della 
disfatta dei comuni, quanto piuttosto dei segnali che preannunciano l’Apocalisse, segnali 
evidenti nella dinamica Chiesa-Impero. Soprattutto però tale resoconto e i fatti stessi 
accaduti, mostrano nell’Italia dell’epoca una forte centralità di Roma, simbolo 
imperituro di potere e rinascita, di sacralità e secolarità. La vera protagonista di questo 
episodio è proprio la Città: sia Salimbene nella narrazione, che Federico nell’azione, 
intendono avocare per parte propria il simbolo della Capitale. 

 
Conclusioni 
È il caso, dunque di ritornare alle affermazioni iniziali circa la difficoltà di rintracciare 
per il Medioevo italiano una causa reale e univoca della cosiddetta Questione 
meridionale − alla quale la stessa figura di Federico II è stata allacciata da alcuni storici 
− o usarne le fonti come dimostrazione, senza contestualizzare le citazioni e mancando 
di una visione d’insieme dell’opera citata. 

Il cronista ha un’attenzione particolare per le differenze regionali e dialettali, non 
solo italiane. Quando, introduce però tali notazioni lo fa sempre cercando di celare 
dietro a una vivace espressione un discorso più profondo. Per fare un esempio: egli 
introduce in un brano della cronaca un elogio verso i Fiorentini, definendoli come gente 
simpatica e gioconda e soprattutto dal dialetto delizioso.21 Tuttavia, questo brano, che 
dovrebbe mettere in rilievo il bel carattere dei Fiorentini, diventa invece l’occasione per 

                                                 
18 Cfr. Annales Placentini, cit., p. 478. 
19 Cfr. Salimbene, Cronica, cit., p. 341. 
20 Gatto, ‘Federico II nella Cronaca’, cit., p. 519. 
21 Salimbene, Cronica, cit., p. 117. 



20 
 

porre l’accento, anche in maniera compiaciuta, sulla vita difficile dei francescani: in 
esso è contenuto, infatti, un motto di spirito, secondo il quale la scelta eventuale da 
parte di un Minorita di abbandonare l’ordine non desterebbe alcuna meraviglia, agli 
occhi dei contemporanei, vista la vita disperata da loro condotta. Allo stesso modo 
anche l’insulto che Salimbene fa a Pugliesi e Siciliani è solo apparentemente un semplice 
e disinteressato pregiudizio. Egli inserisce tale notazione in una lunga sequenza che 
tratta della discendenza della casata Sveva e in particolare all’interno delle imprese che 
portarono i Normanni alla conquista della Sicilia. Malgrado egli spenda parole di 
ammirazione per Roberto il Guiscardo tende a porre l’accento sulla viltà e sulla codardia 
dei popoli soggiogati. Secondo Salimbene infatti i Siciliani e i Pugliesi, facenti parte di 
quei territori maggiormente amati dall’Imperatore Federico, sono sostanzialmente dei 
pavidi, facili a essere conquistati. È possibile che il cronista disprezzi personalmente tali 
popolazioni come dimostra ancora una volta, in opposizione al dialetto fiorentino da lui 
tanto amato, la notazione sul linguaggio: ‘In gutture dixit eos loqui, quia quando volunt 
dicere: “quid vis?”, dicunt: “Ke boli?”’,22 in ogni caso è evidente che il disprezzo per 
quei territori cela in realtà la paura per le discendenze federiciane, come dimostra il 
seguito del brano dedicato all’Imperatrice Costanza, dal cronista temuta in guisa di una 
strega. Il capitoletto che segue s’intitola per l’appunto ‘Riguardo alla Regina Costanza 
che fu madre dell’Imperatore Federico II’, il cronista usa spesso ripercorrere la malata 
discendenza dello Staufen per cercare appigli alla sua convinzione riguardo al rapporto 
tra la casata sveva e l’Apocalisse. In questo senso per lui Siciliani e Pugliesi diventano 
coloro che hanno permesso al male di poter raggiungere i territori papali, l’accusa 
principale è infatti di essere pavidi, facilmente conquistabili. Se da un lato Salimbene 
racconta le imprese dei primi Normanni con parole di ammirazione, dall’altro suggerisce 
la facilità delle loro conquiste in ragione del mancato coraggio e della scarsa fierezza 
delle popolazioni sottomesse. 

Non si può certo fare del Cronista parmense un’antimeridionalista ante litteram ed 
è certamente complicato far risalire al Medioevo, così come spesso è stato tentato, le 
cause della cosiddetta Questione meridionale, termine storico già da tempo in declino 
ma difficile da abbandonare. Tuttavia si è tentato di mettere in luce alcuni aspetti 
importanti, per i quali è emersa l’immagine di un territorio che aveva una sua unica e 
possibile unità nel gravitare attorno al simbolo del potere cristiano: Roma. Tutte le 
dinamiche che interessavano Nord e Sud del paese non avevano a che fare con la 
coscienza territoriale ma avevano invece interesse nel gioco politico tra le due grandi 
supremazie, quella pontificia e quella imperiale. Emerge inoltre, dal vivo del testo, il 
sottile confine che separa, da sempre, la storia dalla propaganda, soprattutto per le 
epoche del passato, la cui dialettica dice all’orecchio attento altrettanto quanto il 
racconto e la ricerca storica provano a mostrare nello sforzo costante e 
consapevolmente impossibile di pervenire a una verità. 
 
  

                                                 
22 Ivi, p. 522. 



21 
 

Parole chiave 
Salimbene de Adam, Federico II, Battaglia di Cortenuova, Carroccio, Gioachimismo 
 
Marina Nardone ha conseguito la laurea in Storia presso l’Università degli Studi di Napoli 
Federico II nel 2008 con una tesi dal titolo Quod michi occurit. Studio sulla Cronaca di 
Giovanni di Winterthur. Nel 2009 ha frequentato il corso di perfezionamento ‘Storia 
dell’Occidente. Cultura e Religione’, presso l’Università degli Studi di Napoli Federico II. 
Nel 2012 ha conseguito il titolo di dottore di ricerca in Storia con una tesi dal titolo La 
persuasione dolce. La tradizione del gioachimismo nella Cronachistica Francescana tra 
XIII e XIV secolo, uno studio sull’apocalisse, che indaga il ruolo affidato agli ebrei dalla 
filosofia di Gioacchino da Fiore, attraverso la cronachistica e la letteratura esemplare. 
 
via Pasquale del Torto 59 
80131 Napoli (Italia) 
marina.nardone@unina.it 
 
SUMMARY 
The Caroccio of Cortenuova 
Northern and Southern Italy between Papacy and Empire in the Cronaca of Salimbene de 
Adam 
Starting from a quote in recent literature on the Italian unification, this article attempts 
to explain the role played by the Italian Middle Ages in the construction of national 
memory and in the archeology of a prejudice. It admonishes that only a full recognition 
of the deep alterity of the Middle Ages can prevent misuses of medieval references. 
Next, it proceeds to discuss the quote in question, namely a reference to Salimbene de 
Adam’s well-known chronicle, and it examines what drove this Franciscan chronicler to 
change the final episode of the Battle of Cortenuova (1237). In his Cronaca Salimbene 
relates that, after Frederick II had beaten the Lombard League’s army and seized 
possession of the Carroccio, the symbol of communal autonomy and liberty, he offered it 
to the city of Rome, which, in turn, burned it. However, a still existing inscription 
testifies that the Carroccio was not an unwelcome gift for Rome at all. Despite this 
historical reality, the Franciscan chronicler preferred, as Ludovico Gatto has suggested, 
to present posterity with the image of a defiant Rome towards Frederick II, who was 
identified after all, in the Joachimite literature, as the Antichrist, the enemy of 
Christianity.  
 
 
 
 



22 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114272 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Pleidooi voor een hernieuwde kennismaking met de 
podestà literatuur1 
 
 
David Napolitano 
 
 
Inleiding 
In het verstedelijkte noorden en centrum van Italië ontsproten de eerste vormen van 
zelfbestuur aan het einde van de elfde eeuw. Dit zelfbestuur kwam tot institutionele 
maturiteit in de twaalfde en dertiende eeuw.2 Historici delen deze drie eeuwen 
traditioneel op in drie fases die elk hun benaming ontlenen aan het bestuursmodel dat 
binnen de betrokken fase dominant was, namelijk de consulaire periode, het tijdvak van 
de podestà, en het stadium van de populaire regimes.3 

In deze bijdrage richt ik mij enkel op het middelste tijdvak. Het is algemeen 
aanvaard dat de invoering van de podestà figuur aan het einde van de twaalfde eeuw 
een structurele verschuiving naar een professioneler stadsbestuur inluidde.4 Naarmate 
het collectief, honorair en deeltijds instituut van het consulaat door een betaalde en 
voltijdse stadsbestuurder, de podestà, werd vervangen, ontstond er ook een 
toenemende vraag naar ondersteuning vanuit deze professionele podestà. Deze vraag 
resulteerde onder meer in de productie van de volgende vier werken: de Oculus 
pastoralis, het Liber de regimine civitatum, De regimine et sapientia potestatis, en Li 
Livres dou Tresor. 

De Oculus pastoralis is een anoniem en onvolledig overgeleverd werkje, 
waarschijnlijk in de jaren 1220 geschreven, dat een inleiding op het ambt van podestà 
                                                 
1 Dit artikel is op twee verschillende presentaties gebaseerd. Een eerste lezing vond plaats in het kader van 
de Eurasian Empires Summerschool (Universiteit van Amsterdam, 29-31 augustus 2012) en de tweede paper 
werd gehouden tijdens een Medieval Research Seminar (Universiteit van Cambridge, 8 november 2012). Ik 
dank alle deelnemers aan deze bijeenkomsten hartelijk voor hun boeiende commentaar en nuttige 
suggesties. 
2 Voor een algemeen overzicht van de geschiedenis van middeleeuws Italië: New Cambridge Medieval 
History, meer in het bijzonder: D. Luscombe & J. Riley-Smith (eds.), Vol. IV (c.1024-c.1198), Cambridge, 
Cambridge University Press, 2004, en D. Abulafia (ed.), Vol. V (c.1198-1300), Cambridge, Cambridge 
University Press, 1999. Voor een beknopte inleiding: D. Abulafia (ed.), Italy in the Central Middle Ages. 
1000-1300, Oxford, Oxford University Press, 2004. 
3 Zoals blijkt uit de inhoudsopgave van de volgende recente handboeken: F. Franceschi & I. Taddei, Le città 
italiane nel Medioevo. XII-XIV secolo, Bologna, Il Mulino, 2012; P. Gilli, Villes et sociétés urbaines en Italie. 
Milieu XIIe-milieu XIVe siècle, Paris, Sedes, 2005; F. Menant, L’Italie des communes (1100-1300), Paris, 
Belin, 2005; J.-C. Maire Vigueur & E. Faini, Il sistema politico dei comuni italiani (secoli XII-XIV), Milano, 
Pearson Italia, 2010; G. Milani, I comuni italiani, Roma, Laterza, 2007; E. Occhipinti, L’Italia dei comuni. 
Secoli XI-XIII, Roma, Carocci, 2000, herdruk 2008.  
4 D. De Rosa, Alle origini della repubblica fiorentina. Dai consoli al ‘Primo Popolo’ (1172-1260), Firenze, 
Arnaud, 1995, pp. 21-22; Maire Vigueur & Faini, ‘Il sistema politico’, cit., p. 36. 



23 
 

met een reeks van modeltoespraken combineert (en om die reden geregeld aan een 
expert in de retorica wordt toegeschreven).5 Het Liber de regimine civitatum wordt 
steevast toegedicht aan een ervaren rechter (assessor), Giovanni da Viterbo, die het 
compileerde op verzoek van de Florentijnse podestà tot wiens gevolg hij behoorde.6 
Geschreven tijdens nocturnas vigilias et rara otia biedt dit werk een gedetailleerd script 
voor de ambtstermijn van de podestà, voorzien van de nodige modelbrieven 
en -toespraken.7 In tegenstelling tot de voorgaande werken ontstond De regimine et 
sapientia potestatis in een familiale context, rond 1245.8 Dit leerdicht is ook 
gecomponeerd door een rechter (iudex generalis), Orfino da Lodi, maar ditmaal pas aan 
het einde van zijn loopbaan in dienst van de hoogste keizerlijke regionen. Het is gericht 
aan zijn zoon, Marco, die op het punt stond om een soortgelijke carrière te starten. Het 
laatste werk, Li Livres dou Tresor, is een van de eerste encyclopedieën in de volkstaal, 
geschreven door een Florentijnse notaris, Brunetto Latini, op verzoek van een niet nader 
geïdentificeerde opdrachtgever, een biau douz amis, tijdens zijn ballingschap in 
Frankrijk (1260-1267).9 Het derde en laatste boek van dit groots opgezette educatief 
project behandelt het podestà instituut onder de titel Des governemenz des citez (III.73-
III.105). 

Ik zal vooreerst stilstaan bij de traditionele benadering van deze werken, waarbij 
de teksten als de enige vier overblijvende restanten van een dertiende-eeuwse podestà 
literatuur worden beschouwd.10 Vervolgens zal ik toelichten dat de groepering onder 

                                                 
5 Ik citeer uit de meest recente editie: T. Tunberg (ed.), Oculus pastoralis, Ph.D dissertation University of 
Toronto, 1986. Voor een introductie tot dit werk: D. Franceschi, ‘L’Oculus pastoralis e la sua fortuna’, in: 
Atti della Accademia delle Scienze di Torino. Classe di Scienze Morali, Storiche e Filologiche, 99 (1964-65), 
pp. 205-261. Voortbouwend op een voetnoot in een artikel van Quaglioni (D. Quaglioni, ‘La “civitas” 
medievale e le sue magistrature. L’Oculus pastoralis (1222)’, in: Il pensiero politico, XL (2007), p. 237, 
voetnoot 13) en verdere vindplaatsgegevens die Giordanengo genereus met mij heeft gedeeld, heb ik het 
bestaan van een nog onbekende, tweede versie van deze tekst kunnen bevestigen. Ik zal deze vondst, en de 
eruit voortvloeiende implicaties voor ons huidig begrip van deze tekst, in een binnenkort in Madoc te 
verschijnen artikel nader toelichten. Tevens werk ik aan de uitgave van een nieuwe editie van deze tekst. 
6 De citaten komen uit de volgende editie: G. Salvemini (ed.), ‘Liber de regimine civitatum’, in: Bibliotheca 
iuridica Medii Aevi, III, Bononiae, 1901, pp. 215-280. Voor een introductie tot dit werk: G. Salvemini, ‘Il 
“Liber de regimine civitatum” di Giovanni da Viterbo’, in: Giornale storico della letteratura italiana, 41 
(1903), pp. 284-303. Voor een introductie tot deze figuur: M. Sensi, ‘Giovanni da Viterbo’, in: Enciclopedia 
dantesca, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 1971, p. 194; A. Zorzi, ‘Giovanni da Viterbo’, in: 
Dizionario Bibliografico degli Italiani, LVI, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 2001, pp. 267-272. 
7 Citaat uit proloog: Liber de regimine civitatum, cit., p. 217. 
8 Ik citeer uit de meest recente editie: S. Pozzi (ed.), ‘De regimine et sapientia potestatis. Comportamento 
e saggezza del podestà. Introduzione, testo, traduzione e note’, in: Quaderni di studi lodigiani, 7 (1998), 
pp. 1-241. Voor een introductie tot dit werk en deze figuur: A. Caretta, ‘Contributo ad Orfino da Lodi’, in: 
Aevum, L, 3-4 (1976), pp. 235-248; E. D’Angelo, ‘Orfino da Lodi’, in: Enciclopedia Federiciana, II, Roma, 
Istituto della Enciclopedia Italiana, 2005, pp. 423-425. 
9 De citaten komen uit de meest recente editie: P. Beltrami, P. Squillacioti, P. Torri & S. Vatteroni (eds.), 
Tresor, Torino, Einaudi, 2007. Voor een introductie tot deze figuur en zijn werken: A. D’Addario, ‘Brunetto 
Latini’, in: Enciclopedia Dantesca, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 1971, pp. 579-588; J. Bolton 
Holloway, Twice-Told Tales. Brunetto Latini and Dante Alighieri, New York, Peter Lang, 1993; B. Ceva, 
Brunetto Latini. L’uomo e l’opera, Milano, Riccardo Ricciardi, 1965; G. Contini, Poeti del Duecento, II, 
Milano, Riccardo Ricciardi, 1960, pp. 169-174; A. de Vincentiis, ‘Le parole di ser Brunetto’, in: Atlante della 
letteratura italiana, S. Luzzato & G. Pedullà (eds.), Volume primo. Dalle origini al Rinascimento, a cura di 
A. de Vincentiis, Torino, Einaudi, 2010, pp. 41-47; G. Inglese, ‘Brunetto Latini’, in: Dizionario Biografico 
degli Italiani, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 2005, pp. 4-12; T. Sundby, Della vita e delle opera 
di Brunetto Latini, vertaald door Rodolfo Renier, Firenze, Le Monnier, 1884.  
10 Soms wordt deze canon uitgebreid tot Fra Paolino Minorita’s De regimine rectoris. Dit werk valt echter 
niet alleen buiten het tijdsvak bestudeerd in deze bijdrage, maar is ook geschreven vanuit een totaal 



24 
 

deze specifieke gemeenschappelijke noemer door sommige onderzoekers ter discussie is 
gesteld, ofwel voor een bepaald werk, ofwel in het algemeen. Tot slot zal ik pleiten 
voor een hernieuwde kennismaking met deze teksten, met behoud van het 
overkoepelend podestà-label.11  
 
Traditionele benadering 
Fritz Hertter heeft de traditionele typering in 1910 op de kaart gezet met zijn werk, Die 
Podestàliteratur Italiens.12 Hoewel de laatste overzichtsstudies met betrekking tot deze 
werken reeds van het midden van de vorige eeuw dateren, namelijk een artikel uit 1944 
van Albano Sorbelli en een bijdrage van Vittorio Franchini uit 1954, halen onderzoekers 
uit verschillende vakgebieden nog tot op de dag van vandaag deze podestà literatuur in 
hun studies aan.13 Een groep historici, gespecialiseerd in de geschiedenis van het 
politieke gedachtegoed, heeft, onder de bezielende leiding van Quentin Skinner, 
herhaaldelijk het belang van deze middeleeuwse werken voor het republikeinse 
gedachtegoed onderstreept,14 terwijl andere historici, zoals Frances Andrews, Christoph 
Dartmann of John Sabapathy, deze literatuur recentelijk in hun onderzoek naar politieke 
legitimiteit, politieke ceremonies en rituelen, en het afleggen van politieke rekenschap 
hebben betrokken.15 

In het algemeen gaan deze auteurs uit van de overkoepelende eenheid van deze 
teksten, ook al erkennen zij, weliswaar in verschillende mate, de aanwezigheid van 
verschillen in vorm, structuur of inhoud van de werken. De podestà literatuur wordt 
meer bepaald getypeerd als de Italiaanse, republikeinse variant van het speculum 
principis.16 Hanauer spreekt van een Podestatenspiegel, Fenzi gebruikt de term specchio 
                                                                                                                                                     
verschillende optiek. In de veertiende eeuw is de podestà immers niet langer een centrale politieke figuur 
vrijelijk verkozen om een Italiaanse stad te besturen, maar nog slechts een administratieve pion aangeduid 
door een lokale of regionale potentaat, een signore. 
11 Deze werken worden ook wel eens besproken onder de noemer ‘traktaten de regimine civitatum’ — een 
typering die, hoewel niet geheel zonder aanknopingspunt in de middeleeuwse titulatuur van deze werken, 
de specifieke band tussen de inhoud van deze teksten en een bepaald type stadsbestuurder, namelijk de 
podestà, onvoldoende belicht en verder buiten beschouwing blijft.  
12 F. Hertter, Die Podestàliteratur Italiens im 12. und 13. Jahrhundert, Leipzig, Von B.G. Teubner, 1910. 
13 V. Franchini, ‘Trattati “De regimine civitatum” (sec. XIII-XIV)’, in: Recueil de la Société Jean Bodin, VI: La 
ville (Première partie: Institutions administratives et judiciaires), Bruxelles, La Librairie Encyclopédique, 
1954, pp. 319-342; A. Sorbelli, ‘I teorici del reggimento comunale’, in: Bullettino dell’Istituto storico 
italiano per il medio evo e Archivio Muratoriano, 59 (1944), pp. 31-136. 
14 Q. Skinner, The Foundations of Modern Political Thought. Volume One: The Renaissance, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1997, herdruk 2008, p. 33; Q. Skinner, Visions of Politics. Volume 2: 
Renaissance Virtues, Cambridge, Cambridge University Press, 2002, herdruk 2007, p. 19; P. Stacey, Roman 
Monarchy and the Renaissance Prince, Cambridge, Cambridge University Press, 2007, pp. 104-110; M. Viroli, 
From Politics to Reason of State. The Acquisition and Transformation of the Language of Politics 1250-1600, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1992, herdruk 2005, pp. 22-30. 
15 F. Andrews, ‘Albertano of Brescia, Rolandino of Padua and the Rhetoric of Legitimation’, in: I. Alfonso, H. 
Kennedy & J. Escalona (eds.), Building Legitimacy. Political Discourses and Forms of Legitimacy in Medieval 
Societies, Leiden, Brill, 2004, p. 319; C. Dartmann, ‘Adventus ohne Stadtherr. “Herrschereinzüge” in den 
italienischen Stadtkommunen’, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken, 86 
(2006), 70, voetnoot 10; J. Sabapathy, ‘A Medieval Officer and a Modern Mentality? Podestà and the Quality 
of Accountability’, in: The Mediaeval Journal, I-2 (2011), 50, voetnoot 21 (die evenwel melding maakt van 
de hierna besproken invraagstelling). 
16 Deze generieke term is bekend geworden dankzij het standaardwerk van W. Berges: Die Furstenspiegel 
des hohen und späten Mittelalters, Leipzig, Hiersemann, 1938. Zie ook: H.H. Anton, Fürstenspiegel des 
frühen und hohen mittelalters, Darmstadt, WBG, 2006, pp. 3-37; D. Quaglioni, ‘Il modello del principe 
christiano. Gli “specula principum” fra Medio Evo e prima Età Moderna’, in: Modelli nella storia del pensiero 
politico, I, V. Comparato (ed.), Firenze, Olschki, 1987, pp. 103-122; M. Senellart, Les arts de gouverner. Du 



25 
 

del podestà, terwijl Jones verwijst naar mirrors of magistrates.17 Anton, een autoriteit 
op het gebied van de vorstenspiegels, spreekt van eine neue Form der Spiegel.18  

Kortom, deze academici definiëren het corpus in essentie als een verzameling 
van didactische werken, geheel of gedeeltelijk gericht op het uitleggen en illustreren 
van de taken en verplichtingen van een bestuurder, de podestà en zijn staf, belast met 
het bestuur van een Italiaanse stad.19  
 
Invraagstelling 
Maar onvermijdelijk hebben andere onderzoekers het bestaan van een dergelijke canon 
ter discussie gesteld. 

Sommigen hebben zich beperkt tot het bevragen van de toekenning van dit label 
aan een bepaald werk. Zo heeft Tunberg de classificatie van de Oculus pastoralis als een 
handboek voor stadsbestuurders in twijfel getrokken en het werk onder de noemer van 
de dicerie ondergebracht.20 Zonder zich uit te spreken over de gepastheid van dit label 
voor de andere werken wijst Tunberg erop dat deze werken te veel verschillen van de 
Oculus pastoralis. Het overgrote deel van laatstgenoemd werk bestaat immers uit 
modeltoespraken, aan het begin en slot van het werk vergezeld van enkele procedurele 
en morele voorschriften inzake het besturen van een stad. Hij legt ook een verband 
tussen de bijzondere titel van dit werk en het gebruik van soortgelijke titels, met een 
mystieke, religieuze, kosmische of allegorische ondertoon, voor dertiende-eeuwse 
traktaten over retoriek.21 Een andere classificatie zou zijns inziens misleidend zijn 
omdat een moderne lezer dan zou concluderen dat de Oculus pastoralis een weinig 
doordacht werk is, dat onvoldoende houvast biedt aan een stadsbestuurder en dat vaak 
van zijn onderwerp afdwaalt. 
 Andere academici hebben deze kritische benadering verder doorgetrokken. Zij 
beweren dat deze groep van teksten niet zo samenhangend en niet zo op de podestà 
toegespitst is als traditioneel wordt beweerd.22 Vooral Artifoni is de voorbije dertig jaar 
geregeld op la questione della cosidetta letteratura podestarile terug gekomen.23 Deze 

                                                                                                                                                     
regimen médiéval au concept du gouvernement, Paris, Du Seuil, 1995. Voor een kritische kanttekening: E.M. 
Jónsson, ‘Les “miroirs aux princes” sont-ils un genre littéraire?’, in: Médiévales, 51 (2006), pp. 153-166. 
17 E. Fenzi, ‘Brunetto Latini, ovvero il fondamento politico dell’arte della parola e il potere 
dell’intellettuale’, in: A scuola con ser Brunetto. Indagini sulla ricezione di Brunetto Latini dal Medioevo al 
Rinascimento, I. Maffia Scariati (ed.), Firenze, Galluzzo, 2008, p. 359; G. Hanauer, ‘Die Podestàliteratur’, 
cit., p. 411; P. Jones, The Italian City-State. From Commune to Signoria, Oxford, Clarendon Press, 1997, 
herdruk 2004, pp. 486 en 530. 
18 H.H. Anton, ‘Fürstenspiegel’, cit., p. 26.  
19 V. Franchini, ‘Trattati’, cit., p. 319; uitgewerkt door D. Franceschi, ‘L’Oculus pastoralis’, cit., p. 205. 
20 T. Tunberg (ed.), Oculus pastoralis, Ph.D dissertation University of Toronto, 1986, pp. 6, 18 en 21-33; T. 
Tunberg, Speeches from the Oculus pastoralis, Toronto, The Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1990, 
pp. 4 en 6. Zie ook: E. Artifoni, ‘I podestà professionali e la fondazione retorica della politica comunale’, in: 
Quaderni storici, 63 (1986), pp. 698-699; T. Haye, Oratio. Mittelalterliche Redekunst in lateinischer 
Sprache, Leiden, Brill, 1999, p. 250. Versus: P. von Moos, ‘Die italienische “ars arengandi” des 13. 
Jahrhunderts als Schule der Kommunikation’, in: H. Brunner & N.R. Wolf (eds.), Wissensliteratur im 
Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. Bedingungen, Typen, Publikum, Sprache, Wiesbaden, Dr. Ludwig 
Reichert Verlag, 1993, p. 75. 
21 Tunberg, ‘Oculus pastoralis’, cit., p. 22; Tunberg, ‘Speeches’, cit., pp. 5-6. Zie ook: Sorbelli, ‘Teorici’, 
cit., p. 77. Versus: Quaglioni, ‘Principe cristiano’, cit., p. 114 (die deze titulatuur met een ecclesiologische 
en bijbelse traditie verbindt). 
22 In dezelfde zin: Sabapathy, ‘Medieval Officer’, cit., p. 50. 
23 E. Artifoni, ‘Sull’eloquenza politica nel Duecento italiano’, in: Quaderni medievali, 35 (1993), p. 63; 
Idem, ‘Retorica e organizzazione del linguaggio politico nel Duecento italiano’, in: Le forme della 



26 
 

gezaghebbende onderzoeker, die in belangrijke mate tot ons huidig begrip van het 
podestà regime heeft bijgedragen, heeft herhaaldelijk gesteld dat deze werken geen 
gemeenschappelijk label verdienen en dat het verkieslijk is om hen onder de algemene 
noemer van de didactisch-retorische literatuur onder te brengen.24 Volgens hem is deze 
canon ofwel te breed, ofwel te eng opgezet, maar in ieder geval incoherent van aard. 
Het corpus is zijns inziens te breed opgezet indien het onderscheidingscriterium in de 
figuur van de podestà als doelgroep is gelegen, terwijl de groepering te eng is opgezet 
indien de test erin bestaat of deze literatuur alle kennis vereist voor het besturen van 
een stad dekt.25 Deze redenering heeft navolging gekregen van andere academici, zoals 
bijvoorbeeld Maire Vigueur of Zorzi.26  
 In dit verband vraag ik mij overigens af of Artifoni’s positie wel zozeer een kritiek 
op een bepaalde groepering van teksten inhoudt, en niet eerder als een reactie tegen 
een bepaalde academische praktijk, een kritiek op een bepaalde leeswijze, moet 
worden geïnterpreteerd. Meer in het bijzonder richt Artifoni zijn pijlen vooral tegen een 
al te beperkte lezing van deze teksten − een academische interesse die erin bestaat om 
deze teksten enkel op wetenswaardigheden over institutionele structuren of 
administratieve praktijken na te pluizen. In dit verband vermeldt Artifoni uitdrukkelijk 
de werken van Salzer (1900) en Hanauer (1902) over het podestà instituut.27 Volgens 
Artifoni heeft een dergelijke vorm van historische belangstelling andere mogelijke 
lezingen, gevoed door een bredere interesse in de politiek-culturele context van het 
podestà regime, belemmerd, en in het bijzonder een onderzoek van deze bronnen in het 
kader van een hoognodig onderzoek inzake stadsretoriek verhinderd.28 
 
Hernieuwde kennismaking 
Voor een goed begrip van mijn positie in deze discussie wil ik vooreerst onderstrepen dat 
ik ten volle aanvaard dat deze werken didactische instrumenten waren. Niet voor niets 
werden twee auteurs reeds in de Middeleeuwen als belangrijke leermeesters herdacht. 
Een anoniem lofdicht op Lodi, De laude civitatis Laude (vv. 57-58 en 74), zet Orfino da 
Lodi in de schijnwerpers, terwijl Giovanni Villani’s Nuova Cronica (VIII, 10) en Dante’s 
Commedia (Inferno, XV) Brunetto Latini en zijn Tresor hebben vereeuwigd.29 
 Maar ik volg de oproep tot een herclassificatie als didactisch-retorische literatuur 
niet. Hoewel ik erken dat de podestà literatuur veel verschuldigd is aan de retoriek − 
deze discipline is van in het begin in deze literatuur aanwezig, zoals overduidelijk 
geïllustreerd door de Oculus pastoralis, en vormt ook een centraal onderdeel van de 
andere werken (met uitzondering van het leerdicht van Orfino da Lodi) − ben ik van 

                                                                                                                                                     
propaganda politica nel Due e nel Trecento, P. Cammarosano (ed.), Rome, École française de Rome, 1994, 
p. 157. 
24 Idem, ‘Podestà professionali’, cit., pp. 687-688 en 698-705; Idem, ‘Eloquenza politica’, cit., pp. 63-65.  
25 Idem, ‘Podestà professionali’, cit., pp. 687-688; Artifoni, ‘Eloquenza politica’, cit., p. 64.  
26 J.-C. Maire Vigueur, ‘L’ufficiale forestiero’, in: Ceti, modelli, comportamenti nella società medievale 
(secolo XIII-metà XIV), Pistoia, Centro Italiano di Studi di Storia e d’Arte Pistoia, 2001, p. 63; Zorzi, 
‘Giovanni da Viterbo’, cit.  
27 Artifoni, ‘Podestà professionali’, cit., p. 710, voetnoot 10. Het gaat meer bepaald om de volgende 
werken: G. Hanauer, ‘Das berufspodestat im dreizehnten Jahrhundert’, in: Mitteilungen des Instituts für 
Oesterreichische Geschichtsforschung, 23 (1902), pp. 377-426; E. Salzer, Über die Anfänge der Signorie in 
Oberitalien: ein Beitrag zur italienischen Verfassungsgeschichte, Berlin, Ebering, 1900. 
28 Artifoni, ‘Eloquenza politica’, cit., pp. 63-64. 
29 Voor deze werken, zie de volgende edities: A. Caretta (ed.), De laude civitatis laude, Lodi, Biancardi, 
1962; G. Petrocchi (ed.), La commedia secondo l’antica vulgata, Milano, Mondadori, 1966-67; G. Porta (ed.), 
Nuova Cronica, Parma, Guanda, 1991. 



27 
 

mening dat deze werken het verdienen om als dusdanig, in hun volle complexiteit, te 
worden bestudeerd, in plaats van tot een aanhangsel van de retorische literatuur te 
worden gereduceerd. Ondanks Artifoni’s aanvankelijke − en hoogst aan te bevelen − 
opzet om de verschillende aspecten van de politieke cultuur van het podestà regime te 
bestuderen, heeft zijn klemtoon op het belang van de retoriek in middeleeuws Italië zijn 
doel voorbij geschoten toen het onderstrepen van dit belangrijk verband tussen retoriek 
en middeleeuwse stadspolitiek overging in een volledige gelijkstelling van de kunst van 
het woord met het beoefenen van politiek − een tendens waarneembaar in het vroege 
werk van Artifoni.30 Zoals Quaglioni recentelijk heeft opgemerkt in het kader van zijn 
studie van de Oculus pastoralis, verdient Artifoni alle lof voor het onderstrepen van het 
ontstaan van een veelzijdige politieke cultuur tijdens het podestà regime, maar 
niettegenstaande het voorgaande, is deze cultuur vervolgens in de onderzoekspraktijk 
hoofdzakelijk vanuit een retorisch perspectief belicht. Hieraan voegt Quaglioni toe dat 
een andere benadering, een andere vorm van lezing van het bronnenmateriaal, nieuwe 
en verrassende resultaten zou kunnen opleveren.31 Artifoni heeft overigens in zijn later 
werk − en dat spreekt voor hem − andere aspecten van deze politieke cultuur belicht, 
zoals het belang van het verlenen van advies binnen dit institutioneel kader, of, 
recentelijk, een eerste verkenning van de ethische fundamenten van deze cultuur.32  
 Ofschoon ik mij dus graag aansluit bij de oproep voor een veelzijdige lezing van 
het bronnenmateriaal, zou ik tegelijkertijd voor een behoud van het podestà label 
durven pleiten. Het ene pleidooi hoeft het andere niet uit te sluiten.  
 Ik wil immers het gegeven niet negeren dat deze middeleeuwse bronnen hun eigen 
inhoud herhaaldelijk als sapientia of doctrina potestatis aanduiden. Deze begrippen 
vormen een niet onbelangrijk signaal inzake de wijze waarop deze teksten in de 
Middeleeuwen werden beschouwd en gebruikt. 
 Op het spoor gezet door een dergelijk middeleeuws signaal voel ik mij verder 
gesterkt in mijn positie door andere tekenen die op een besef van een literaire traditie 
wijzen, zoals het gebruik van programmatische titels, het centrale thema van goed 
bestuur belichaamd door een deugdelijk stadsbestuurder, het terugkeren van bepaalde 
onderwerpen (zoals de noodzaak van een onpartijdige en eerlijke rechtsbedeling) en de 
herhaling van bepaalde inhoud (citaten, anekdotes of spreuken). 
 Bijkomend gesteund door de vaststelling van onmiskenbare gevallen van tekstuele 
ontlening binnen deze groep van teksten − in het bijzonder tussen het werk van Giovanni 
da Viterbo en Brunetto latini, en, in mindere mate, met de Oculus pastoralis − ben ik 
van oordeel dat het nodig is, en blijft, om een zekere eenheid binnen de onmiskenbare 
diversiteit van dit bronnenmateriaal te onderkennen.33  
                                                 
30 Artifoni, ‘Eloquenza politica’, cit., p. 59; Idem, ‘Retorica’, cit., p. 161. 
31 Quaglioni, ‘La “civitas” medievale’, cit., p. 239; D. Quaglioni, ‘Politica e diritto al tempo di Federico II. 
L’Oculus pastoralis (1222) e la sapienza civile’, in: Federico II e le nuove culture (Atti del XXXI Convegno 
storico internazionale – Todi, 9-12 ottobre 1994), Spoleto, Centro italiano di studi sull’alto medioevo, 1995, 
pp. 18-19. 
32 E. Artifoni, ‘Prudenza del consigliare. L’educazione del cittadino nel Liber consolationis et consilii di 
Albertano da Brescia (1246)’, in: Consilium. Teorie e pratiche del consigliare nella cultura medievale, C. 
Casagrande, C. Crisciani & S. Vecchio (eds.), Firenze, Sismel, 2004, pp. 195-216; Idem, ‘Tra etica e 
professionalità politica. La riflessione sulle forme di vita in alcuni intellettuali pragmatici del Duecento 
italiano’, in: C. Trottmann (ed.), Vie active et vie contemplative au Moyen Âge et au seuil de la 
Renaissance, Rome, École française de Rome, 2009, pp. 403-423. 
33 Inzake de ontlening tussen Li Livres dou Tresor enerzijds en Liber de regimine civitatum en Oculus 
pastoralis anderzijds: A. Mussafia, Sul testo del Tesoro di Brunetto Latini, Vienna, Imperiale regia tipografia 
di corte e di stato, 1869, pp. 57-60; Salvemini, ‘Il “liber de regimine civitatum” di Giovanni da Viterbo’, 



28 
 

 In plaats van mij te concentreren op een vroeg exemplaar van dit corpus, de 
Oculus pastoralis, om het vaag karakter van het verband met het podestà-label te 
onderstrepen of om een alternatieve, sterkere band met de retorische literatuur te 
promoten,34 stel ik voor om alle werken nader te bekijken, met inbegrip van De regimine 
civitatum − het handboek van Giovanni da Viterbo dat juist nooit wordt vermeld 
wanneer het podestà-label ter discussie wordt gesteld. 
 Deze benadering stelt mij niet alleen in staat om de behandeling van andere 
domeinen dan de retoriek, zoals ethiek of recht, in deze werken tot zijn recht te laten 
komen − aspecten die tot nu toe in belangrijke mate onderbelicht zijn gebleven omwille 
van de reeds onderlijnde nadruk op de retorische inhoud van dit bronnenmateriaal − 
maar deze aanpak maakt het ook mogelijk om een kenmerk te belichten dat alle werken 
delen, namelijk hun specifieke functie tegen een welbepaalde communicatieve 
achtergrond − een kenmerk dat overigens ook weer uitdrukkelijk in de prologen of 
epilogen van deze werken wordt benadrukt. 
 De proloog van de Oculus pastoralis verduidelijkt bijvoorbeeld dat deze tekst is 
geschreven ad utilitatem quorum, si qui quandoque ad locorum regimina sint asumpti,35 
terwijl de proloog van De regimine civitatum aangeeft dat, dankzij dit werk, een wijs en 
voorzichtig man zich in de kunst van het besturen kan vervolmaken en dat degene die op 
dit gebied nog onbeslagen is, zich tot een ware expert kan ontpoppen.36 De epiloog van 
De regimine potestatis spreekt van nieuwe onderrichtingen voor Orfino da Lodi’s zoon, 
Marco,37 en, in volleerd poëtische stijl, verzoekt Orfino in een supplicatio auctoris de 
Griekse godin van de wijsheid, Pallas Athena, om zijn zoon in de passende levenswijze 
van een podestà te onderwijzen.38 In de proloog van de Tresor vergelijkt Brunetto Latini 
zijn encyclopedie niet alleen met een schatkist, maar stelt hij ook het laatste en derde 
boek, dat beoogt de ontvanger ervan in de kunst van het politiek bedrijven te 
instrueren, gelijk aan fijn goud.39 
 Kortom, het bronnenmateriaal weerspiegelt een gradueel proces van functionele 
toe-eigening, codificatie en verspreiding van bestaande geleerde kennis en ervaring door 
een groep van overwegend juridische specialisten, politiek actief binnen een Italiaanse 
stad. Deze oefening was erop gericht om degenen die tot het ambt van podestà of lid 
van zijn staf waren geroepen in de uitoefening van hun functie te gidsen en te 
ondersteunen. Deze exercitie kreeg natuurlijk niet op één dag vorm en volgde evenmin 
een universeel geldend model. Afhankelijk van de concrete behoeften van de 
opdrachtgever kon de ondersteuning breed zijn opgezet of eerder toegespitst op een 
welbepaald domein. De opleiding kon binnen een familiale context plaats vinden of 

                                                                                                                                                     
cit., p. 294. Voor een omstandige kritiek op deze hypothese: Sorbelli, ‘Teorici’, cit., pp. 78-79, 99-100 en 
106-114. Sorbelli’s kritiek is evenwel niet gevolgd door latere onderzoekers. Zie: Artifoni, ‘Podestà 
professionali’, cit., pp. 712-713; Franchini, ‘Trattati’, cit., p. 320, voetnoot 1; Tunberg, ‘Oculus pastoralis’, 
cit., p. 119, voetnoot 11; Zorzi, ‘Giovanni da Viterbo’, cit. 
34 In deze optiek is de incipit van de recent ontdekte, nieuwe versie van de Oculus pastoralis trouwens 
veelzeggend: ‘Incipit liber de regimine civitatum’. 
35 Oculus pastoralis, cit., p. 135. 
36 Liber de regimine civitatum, cit., p. 217. Zie ook: E. Artifoni, ‘L’oratoria politica comunale e i “laici 
rudes et modice literati”’, in: C. Dartmann, T. Scharff & C.F. Weber (eds.), Zwischen Pragmatik und 
Performanz. Dimensionen mittelalterlicher Schriftkultur, Turnhout, Brepols, 2011, p. 250; S. Milner, ‘“Le 
sottili cose non si possono bene aprire in volgare”: Vernacular Oratory and the Transmission of Classical 
Rhetorical Theory in the Late Medieval Italian Communes’, in: Italian Studies, 64 (2009), p. 229. 
37 De regimine et sapientia potestatis, cit., p. 224. 
38 Ivi, p. 104. 
39 Tresor, cit., p. 4. 



29 
 

eerder in het kader van de reguliere, informele ontmoetingen binnen het gevolg van de 
podestà. Het kon zelfs uitgroeien tot een sleutelonderdeel van een breder, privaat 
opleidingstraject. Het is precies deze functionele karakteristiek, te weten het 
ondersteunen van een podestà of een lid van zijn gevolg in de uitoefening van zijn 
functie, die tot het gebruik van een specifiek label voor deze teksten uitnodigt − en dit 
ook rechtvaardigt.40  
 Deze afbakening van het bronnenmateriaal als een geheel van uit privé-initiatief 
ontsproten, praktijkgerichte opuscula of summae − dat wil zeggen een gestructureerde 
mengeling van inhoud, in meerdere of mindere mate afkomstig uit verschillende 
domeinen, samengebracht door specialisten vanuit een pedagogische doelstelling en 
specifiek gericht op de podestà of zijn gevolg − maakt het ook mogelijk om deze 
groepering van teksten te onderscheiden van andere, soms nauw gerelateerde teksten 
die echter niet geheel aan deze combinatie van kenmerken beantwoorden, zoals 
officieel afgekondigde stadscharters of -reglementeringen, theoretische traktaten over 
retorica, praktische handboeken inzake ethiek, of verzamelingen van modelbrieven of -
toespraken.  
 Tegelijkertijd biedt deze functionele invalshoek − en de ermee samenhangende 
aandacht voor de concrete didactische context waarin de werken ontstonden − een 
verklaring voor de soms substantiële verschillen in vorm, structuur en inhoud van de 
werken. Het kan inderdaad niet worden ontkend dat er belangrijke verschillen bestaan. 
Zo zijn de meeste werken bijvoorbeeld geschreven als prozateksten, terwijl sommige 
daarentegen de versvorm hebben aangenomen. Auteurs hebben zich ook van zowel het 
Latijn als de volkstaal bediend. In bepaalde gevallen ligt bovendien het accent volledig 
op de figuur van de podestà, terwijl in andere ook aandacht aan de rol van de leden van 
zijn gevolg wordt besteed, enzovoort. Een terugkoppeling naar de historische 
didactische context plaatst deze verschillen echter in het juiste perspectief. Zo kan 
bijvoorbeeld Brunetto Latini’s voorkeur voor Oud Frans in verband worden gebracht met 
zijn statuut als banneling in Frankrijk ten tijde van het schrijven van dit werk.41 De 
gedetailleerde bespreking van de verschillende leden van het gevolg van een podestà in 
Orfino da Lodi’s handboek is ook makkelijker te begrijpen als men weet dat dit leerdicht 
is gecomponeerd door een vader, op het einde van zijn loopbaan als rechter binnen het 
gevolg van een podestà, voor zijn zoon die net op het punt stond om een soortgelijke 
carrière te beginnen. 
 
Conclusie 
In deze bijdrage sluit ik mij vooreerst aan bij Artifoni’s algemeen pleidooi voor een 
veelzijdige lezing van de vier behandelde teksten. Ik val daarentegen zijn oproep tot 
een herclassificatie van het bronnenmateriaal onder de noemer van de didactisch-
retorische literatuur niet bij. Het ene pleidooi vereist immers het andere niet.  
 Verwijzend naar een reeks van middeleeuwse signalen betoog ik dat het behoud 
van het podestà label nog steeds gerechtvaardigd is. Ik onderken meer bepaald in de 
functionele karakteristiek die deze werken gemeen hebben, namelijk het in de proloog 
of epiloog onderstreepte oogmerk om de podestà of een lid van zijn gevolg in de 
uitoefening van zijn opdracht te ondersteunen, het verbindende element. Tegelijkertijd 

                                                 
40 Over het belang van functionele kenmerken in middeleeuwse classificaties: P. Wackers, ‘There are no 
Genres. Remarks on the Classification of Literary Texts’, in: B. Levy & P. Wackers (eds.), Reinardus. Volume 
13, Amsterdam, John Benjamins Publishing Company, 2000, pp. 245 en 248. 
41 Tresor, cit., p. 6. 



30 
 

laat ik voldoende ruimte voor de onmiskenbare diversiteit binnen dit bronnenmateriaal, 
er onmiddellijk aan toevoegend dat deze verschillen in vorm, structuur of inhoud minder 
problematisch zijn indien het verband met de onderliggende historische didactische 
context goed voor ogen wordt gehouden. 
 
 
Trefwoorden  
Italië, middeleeuws stadsbestuur, podestà, didactische literatuur 
 
David Napolitano promoveert aan de Universiteit van Cambridge (2011-2014). Onder 
begeleiding van Professor David Abulafia beoogt hij het professioneel profiel en de 
morele gedragscode van de dertiende-eeuwse podestà in kaart te brengen. Hij spitst 
zich daarbij toe op een vergelijking tussen het ideaalbeeld, vertolkt in de podestà 
literatuur, en de historische praktijk, en hij is in het bijzonder geïnteresseerd in de band 
tussen politiek en ethiek in dit tijdsgewricht. 
 
University of Cambridge  
Trinity Hall - Wychfield Site, Storey’s Way  
CB3 0DZ Cambridge (UK) 
dphn2@cam.ac.uk 
 
RIASSUNTO 
Appello per una rinnovata lettura della letteratura podestarile 
In questo articolo sostengo l’appello generale di Artifoni di esaminare a fondo il 
carattere multiforme della cultura politica del podestà invece di limitare l'attenzione 
degli studiosi agli aspetti istituzionali o amministrativi di questo ufficio. Tuttavia, non 
sostengo il suo appello specifico di posizionare i quattro testi esaminati sotto il 
denominatore della letteratura didattico-retorica. Tenendo conto di una serie di segnali 
contemporanei presenti in questi testi mantengo che la classificazione continuata di 
letteratura podestarile è giustificata. Più in particolare, sottolineo una caratteristica 
funzionale comune di queste opere, cioè l'obiettivo esplicito di orientare e sostenere il 
podestà o un membro del suo seguito nell'esercizio della sua funzione. Allo stesso tempo 
lascio ampio spazio per la diversità innegabile di questi testi, ma non senza sottolineare 
che queste differenze di forma, struttura o contenuto diventano meno problematiche se 
si tiene in mente il loro contesto storico e didattico. 



31 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114273- Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Representation of Power of the Prince-Bishop 
Raimondo della Torre Patriarch of Aquileia (1273-
1299) 
 
 
Luca Demontis 
 
 
Political communication was important during the Middle Ages in order to legitimate the 
power of a sovereign and to establish a strong ruling over a territory. This case study of 
Raimondo della Torre, patriarch of Aquileia, is a paramount example of the importance 
of political communication. Raimondo used a wide range of political and cultural 
instruments to set up his power as prince-bishop over a territory with a strong feudal 
system more responsive to ceremonies than to written documents. With an innovative 
use of propaganda, Raimondo established successful ties with the social and political 
components of the patriarchate and promoted the devolopment of his princedom.  

The political career of Raimondo della Torre started in a different political 
landscape. In 1259, the della Torre family had risen to power in Lombardy and 
established their seigniory in Milan and allied cities. Raimondo became bishop of Como 
in 1262,1 and in this role he oversaw the implementation of political strategies to 
inaugurate his seigniory in several cities of Northern Italy. At the end of 1273, Raimondo 
was elected as the successor of Gregorio da Montelongo to the patriarchate of Aquileia. 
He was appointed to this important charge by Pope Gregory X, who had also supported 
the political ambitions of the della Torre family on other occasions (Fig. 1).2  
 Raimondo took control of a war-torn patriarchate of Aquileia, in which no patriarch 
had ruled over the past four years and over which neighbouring powers had ignited a 
civil war. To solve this difficult situation, he appointed plenipotentiaries from his and 
other families faithful to the della Torre’s that were successful in bringing peace to his 

                                                 
1 On this topic see L. Demontis, ‘Tra Comune e Signoria. L’ascesa al potere della famiglia della Torre a 
Milano e in “Lombardia” nel XIII secolo’, in: Quaderni della Geradadda, 16 (2010), pp. 71-102 
fermi.univr.it/rm/biblioteca/scaffale/d.htm#LucaDemontis; Idem, ‘Giudicati e Signorie. Due percorsi di 
potere a confronto nel medioevo’, in: Anuario de Estudios Medievales, 38, 1 (2008), pp. 3-25 
fermi.univr.it/rm/biblioteca/scaffale/d.htm#LucaDemontis; Idem, ‘Il tentativo di signoria di Francesco della 
Torre in Trezzano sul Naviglio. I documenti della canonica di S. Ambrogio (gennaio 1276)’, in: Aevum, LXXXI, 
2 (2007), pp. 485-522; Idem, ‘Fra Cortenuova e Desio: il sostegno di alcune famiglie “nobili” milanesi 
all’ascesa politica dei della Torre (1237-1277)’, in: Libri & Documenti, XXXI, 1/3 (2005), pp. 1-18. 
2 For example when the pope’s brother, Visconte de Visconti, head of the commune of Milan, formally 
recognized the della Torre seigniory over Milan with the ‘sacramentum potestatis’ (1272), see Idem, 
‘Raimondo della Torre patriarca di Aquileia (1273-1299). Politico, ecclesiastico, abile comunicatore’, 
Alessandria, Edizioni Dell’Orso, 2009, doc. n. XVI (1274 April 13, Milan), pp. 31-33, 327-29. 



32 
 

lands.3 Moreover, the patriarch Raimondo began building his image of a magnificent 
prince-patriarch with concrete actions of good ruling and propaganda sustained by all his 
financial resources and a loan from his brothers, Napoleone and Francesco della Torre, 
seigneurs of Milan.4  
 As part of his political communication, Raimondo designed his journey towards 
Aquileia as an instrument of ‘propaganda’ to represent the patriarch as a majestic and 
powerful prince (Fig. 2).5 He declared that the loan was necessary to carry out this trip, 
‘in emendis equis et drapis sibi et familie sue et in aliis sibi et familie sue necessariis 
seu utilibus’.6 Raimondo left Milan on 19 July 1274 with a sumptuous retinue full of 
symbolism drawn from the Holy Scriptures in order to represent the patriarch Raimondo 
in all his majesty and wisdom: sixty young Milanese noble squires surrounded the 
patriarch Raimondo following the famous quotation from the Song of Songs: ‘It is 
Solomon’s litter, escorted by sixty valiant men chosen from Israel’s finest’ (Song of Sg. 
3,7).7 The core of the retinue was preceded by fifty ‘golden’ knights, as they received 
the ‘cingulum militiae’ and the golden spurs. Each of these knights had a squire and four 
war horses. The choice of the number 50 is drawn from the Bible, where this number is 
used to represent regality.8 The patriarch and his squires were followed by 600 knights 
with two war horses each. Also in this case the number 600 is a symbol taken from the 
Holy Scriptures, where it often refers to the number of soldiers of an army, like king 
David’s army.9 The retinue was also strengthened by 100 ‘cataphracti’ sent by the allied 
Commune of Cremona.10 The 50 knights that headed the retinue, the 60 squires that 
surrounded the patriarch, and the 600 knights that followed him are all strong 
illustrations of Raimondo’s strategy to appear as wise and regal a sovereign as king 
Solomon and as determined and pugnacious as king David. The parade of Raimondo della 
Torre with 750 knights and 60 squires had to be very imposing and majestic if one of the 
most mighty kings of the time, Alfonso X the Learned, king of Castile-Leon and ‘Rex 

                                                 
3 Idem, ‘Da servi a ufficiali: affrancamento, promozione sociale e carriera politica al seguito di Raimondo 
della Torre patriarca di Aquileia (1273-1299)’, in: Anuario de Estudios Medievales, 39, 2 (2009), pp. 933-
961, p. 934 http://fermi.univr.it/rm/biblioteca/scaffale/d.htm#LucaDemontis. 
4 Two different documents were written for the loan of 10,000 pounds. In the first document, they 
requested all people and things of the patriarchate as security for the loan. Immediately afterwards, on the 
same day, they prepared another document in which they requested as security Raimondo’s palace in Milan 
and his properties in Lombardy (including the castle, town and lands in Montorfano, near Como). Probably, 
after the first document was written, they worried about the possibility of Raimondo’s sudden death before 
taking power over the patriarchate. In fact this possibility was not rare at that time. A famous case is the 
death of the emperor Frederick I, who died passing the river Göksu. Moreover, Gastone della Torre, 
Raimondo’s nephew and patriarch of Aquileia (1312-1319), died before taking possession of his see after 
falling from a horse near Florence; see Idem, ‘Raimondo della Torre’ cit., pp. 49-52.  
5 Two centuries later a famous painter, Benozzo Gozzoli, portrayed the journey towards the council of 
Florence of 1439: the magnificence of Lorenzo de Medici stood out among several important characters 
including the Byzantine emperor John VIII, the patriarch of Constantinople, Piero and Giuliano de Medici, 
and others. See the fresco ‘La cavalcata dei Magi’, 1459-1462. Florence. Palazzo Medici, chapel. 
6 Idem, ‘Raimondo della Torre’ cit., doc. n. XVIII (1274 July 16, Milan), pp. 333-36. 
7 Sixty is a recurring number in several books of the Bible as symbol of totality and perfection referred to 
people, animals, cities, sizes: 2 Kings 25,19; Exodus 8,13; 1 Mac 7,16; Ct 6,8; Gen 52,25. 
8 ‘Now Adonijah, whose mother was Haggith, put himself forward and said, “I will be king.” So he got 
chariots and horses ready, with fifty men to run ahead of him. (1 Kings 1,5); ‘Absalom provided himself with 
a chariot and horses and with fifty men to run ahead of him’ (2 Sam 15,1).  
9 “In this way, David went, with the 600 soldiers he had, to Achis, Moach’s son, king of Gat”(1 Sam 27,2); 
see also Ex 14,7; Jud 3,31; Jud 18,11-17; Jud 20,47; 1 Sam 13,15; 1 Sam 14,2; 1 Sam 23,13; 1 Sam 30,9; 2 
Sam 15,18; 1 Mac 6,42. 
10 A. Muttoni, La parte del patriarca Raimondo nelle vicende dei Torriani, Lecco, La Grafica, 1934, p. 41. 



33 
 

Romanorum’, went to Beaucaire to meet the pope in 1275 with a retinue composed of 
500 knights.  
 Accompanied by this sumptuous and numerous retinue, Raimondo passed through 
several cities in Lombardy and Veneto, arrived in Friuli, and officially took power over 
the patriarchate of Aquileia in 1274. Raimondo had to prove himself as the only and true 
patriarch, against advocates of Philippe Duke of Carinthia, a German candidate 
supported by the Friulan aristocracy loyal to the Empire previously elected by the 
Chapter of Aquileia. As part of this strategy, an ancient ceremony set the stage for the 
entry of Raimondo into the two capitals of the patriarchate, ecclesiastic and political.11 
 In the solemn entry into Aquileia, religious capital of the patriarchate, Raimondo 
arrived riding a white mule surrounded by his seventeen suffragans, by the prelates of 
the diocese of Aquileia, by the feudal lords, and by the ambassadors of the city councils. 
This ceremonial entry recalls the entry of Christ into Jerusalem. Upon reaching the city 
gate of All Saints, Raimondo was welcomed by the Chapter of Aquileia that joined the 
procession towards the Basilica. At the head of procession came the ‘baculum’ with the 
cross, symbol of the authority of the Patriarch of Aquileia.12 In the parvis of the Basilica, 
the patriarch dismounted from the mule ‘super lapidem consignatum’, went into the 
church, stopped in the centre of the nave, and genuflected to receive the blessing from 
the dean of the Chapter. Afterwards, some monks removed the patriarch’s cloak. The 
dean and the canons of the Basilica led the new patriarch ‘ad sedem’ to install him, 
then Raimondo received the ‘osculum pacis’. After the ‘Te Deum laudamus’ the 
patriarch sat on the throne and his investiture was complete,13 as symbolized by the 
ringing of the bells of the basilica according to custom.14 Ringing the bells was an 
important instrument of communication used by both religious and political authorities. 
For instance, in 1269 Raimondo della Torre, bishop of Como, conferred the ‘funes 
campanarum’ and the ‘claves ostiarum’ as symbols of power in the ceremony of 
investiture of the abbot of St. Abbondio of Como.15 
 While the bells, cross and mule were the symbols of the head of the Church of 
Aquileia, other emblems were used for the ceremonial entry of the prince-patriarch into 
the political capital, Cividale. In this context, Raimondo mounted a war horse and was 
followed by the military aristocracy of Friuli. At the city gates of Cividale, the noble 
ministers welcomed their prince who proceeded inside followed by a magnificent 
procession. This solemn entry was the first act of communication of his political power. 
Subsequently, a noble minister, traditionally of the family Boiani, handed to the 
patriarch the great ‘Alemannic’ sword.16 The patriarch drew it and showed it to his 
subjects, representing his ‘mero’ and ‘misto imperio’, and resolute justice against the 

                                                 
11 On the topic of ceremonial entries see M. C. Miller, ‘The Florentine Bishop’s Ritual Entry and the Origins 
of the Medieval Episcopal Adventus’, in: Revue d’Histoire Ecclésiastique, 98 (2003), pp. 5-28; M. Raufast 
Chico, ‘¿Negociar la entrada del rey? La entrada real de Juan II en Barcelona (1458)’, in: Anuario de Estudios 
Medievales, 36, 1 (2006), pp. 295-333.  
12 ‘Thesaurus Ecclesie Aquilegensis’, ms. in Archivio di Stato di Udine, Fondo patriarcato di Aquileia, b. 1, p. 
4. 
13 G. Cappelletti, Le chiese d’Italia dalla loro origine sino ai nostri giorni, VIII, Venezia, Antonelli, 1851, pp. 
447-449.  
14 P. Paschini, ‘Usanze feudali alla corte del patriarca d’Aquileia’, in: Memorie Storiche Forogiuliesi, XVIII 
(1922), pp. 265-281, p. 102. 
15 Demontis, ‘Raimondo della Torre’ cit., doc. n. IX (1269 April 9), pp. 314-15.  
16 Defined in this way because of the triangular shape of the blade with a large base; on this topic see J. 
Flori, La cavalleria medievale, Bologna, Il Mulino, 2002, pp. 25-29. 



34 
 

‘predones, latrones et spoliatores’17 of the patriarchate of Aquileia. In the Dom of 
Cividale, after the ceremony of enthronement by the four great ministerials (the most 
important officials of the patriarchal court), Raimondo showed the ‘Alemannic’ sword to 
the people from the top of the throne. Afterwards, he gave back the sword to the 
deputy of the feudality of the patriarchate who sheathed it in a white silk scabbard.18 
 Subsequently, the feudal lords who held fiefs belonging to the Church of Aquileia 
took their oaths of allegiance in the presence of the patriarch. Also the deputies of the 
towns which had particular privileges asked for their renewal. They swore the oath while 
kneeling, putting their hand on the book of Gospels open on the prince’s lap. This type 
of ceremony was widespread in the territories of Eastern Europe tied to the Holy Roman 
German Empire. Therefore it was not unusual to see similar ceremonies in Hungary, 
Carinthia19 and in Rome during the Christmas mass, celebrated by the pope in the 
presence of the emperor (Fig. 3).20 Ceremonial entries proved instrumental in putting 
the other candidate to the patriarchate out of action and to giving a central position to 
Raimondo.  
 The patriarch della Torre had to rule the ecclesiastical principality and to attract 
the approval of the different components of society (nobles, town dwellers, serfs, 
neighbouring princes) for his political plans. To this purpose, Raimondo resorted to a 
wide range of instruments of political communication that included feudal and serfs-
freeing ceremonies, architectonic renovation of major town buildings and the use of the 
iconography of power, a painstaking monetary policy, poetry, and theatre plays. 
 The ceremonies were without doubt one of the most successful ways of political 
communication towards many different types of audiences. Their solemnity was 
designed to impress the spectators and to perpetuate the memory of the patriarch. 
Some of these ceremonies were intended to bestow lands and privileges to the nobles in 
exchange for allegiance and military services to the patriarch. By kneeling in front of 
Raimondo, the nobles received feudal privileges symbolized by particular object-symbols 
of power. For instance, red silk flags were given to the neighbouring princes, hoods or 
hats to noblemen, and rings to prelates. Then, the vassal swore allegiance to the 
patriarch and to the Church of Aquileia in the presence of the court and other nobles. 
For example, in 1280 in the patriarchal palace of Sacile, Raimondo della Torre ‘cum 
quodam vexillo rubeo quod in suis tenebat manibus investivit nobilem virum dominum 
Guecellettum’, count of Prata, of all the domains bestowed upon his father Wecello by 
the Church of Aquileia ‘cum omni honore, dominio, comitatu, iurisdictione et ratione ad 
ipsa feuda spectantibus’.21 The ceremony ended with the oath of allegiance of the count 
of Prata kneeling in the presence of the patriarch Raimondo. Another example consists 
of Raimondo accepting the ‘grata fidelitatis obsequia’ that the noble family de Varmo 
offered in 1275 for the present and the future, ‘cum quodam caputio quod in suis 
tenebat manibus de sua tenuta liberaliter investivit’ the domains and the castle of 
Asquino de Varmo to his son Federico.22  

                                                 
17 ‘Compianto del patriarca Gregorio’ in Biblioteca Ambrosiana di Milano, Cod. R. 71 Sup. f. 142 r. 
18 Demontis, ‘Raimondo della Torre’ cit., p. 184. 
19 See Idem, ‘Cerimonie e linguaggi del potere del principe nel Basso Medioevo: il caso di Raimondo della 
Torre, patriarca di Aquileia (1273-1299)’, in: Studi e Ricerche, II, 11 (2009), pp. 9-26, pp. 19-21. 
20 J. P. Migne, Patrologia Latina, LXXVIII, Parisiis, Garnier, 1895, pp. 1181-82. 
21 Demontis, ‘Raimondo della Torre’ cit., doc. n. LIII (1280 April 11, Sacile), pp. 191, 197, 407. 
22 Ivi, doc. n. XXXI (1275 December 31, Aquileia), pp. 189, 363-65. 



35 
 

 Altogether, Raimondo employed several ceremonials in order to secure the loyalty 
and military support of feudal lords for keeping peace within the patriarcate and for 
military enterprises in Lombardy. Another important example of feudal investiture took 
place in the town of Lodi, during a military enterprise against the Visconti family of 
Milan. The patriarch Raimondo ‘manu propria investivit dilectum filium Marzuttum 
monacum’, kneeling ‘ad pedes dicti domini patriarche’, abbot of the monastery of St 
Peter de Silva ‘cum quodam anulo de eodem monasterio et iuribus spectantibus et 
pertinentibus’. The witnesses ended the ceremony ‘plausis manibus’.23 The transfer of 
power with a ring from the sovereign to an addressee is a very ancient ceremony. One of 
the first mentions is in the book of Genesis, where the pharaoh invested Joseph with the 
power over Egypt in the presence of the court.24  
 In addition to these feudal ceremonies, Raimondo enacted ceremonies for the 
freeing of serfs.25 In the first of two phases, the master entrusted the serf to the local 
patriarchal officer in his town of residence. In the second phase, the officer brought the 
serf to Cividale and entrusted him to the patriarch Raimondo in the presence of the 
court and people. With this ceremony, the serf was freed and accepted into the Church 
of Aquileia as ministerial worker in the service of the patriarch.26 There was a great 
difference between Raimondo’s serf-freeing ceremonies and the ‘manumissiones’ that 
were enacted directly under the orders of feudal lords. In fact after the 
‘manumissiones’, freed serfs without work and with very poor living conditions often 
went back to work as serfs for the previous feudal lord. The freedom granted by the 
patriarch Raimondo was legally acknowledged with a written document but also with a 
ceremony according to the feudal customs.27  
 The basis for the serf-freeing ceremonies enacted by Raimondo consisted of several 
ideological and political arguments. In the great debate over the idea of ‘servitus’, 
resumed in the thirteenth century by Albert the Great, Thomas Aquinas, and 
Bonaventura da Bagnoregio, Raimondo della Torre seems to favour the idea of 
Bonaventura that the ‘servitus’ of man is unnatural,28 and that therefore it is a just 
mission to combat it. Raimondo most likely met Bonaventura in Milan on the occasion of 
the visit of pope Gregory X on his way to the Council of Lyons. In addition to 
philosophical and moral considerations, freeing serfs in the countryside would prove 
instrumental in fuelling an urban renaissance during the ruling of Raimondo. 
 The della Torre family had a special fondness for the architectonic development of 
the cities in their domains which contributed to their grand strategy of propaganda. For 
instance, Napoleone della Torre had the Naviglio Grande built in Milan in 1272. This 
construction, stunning for that time, improved commerce and would allow the transport 
of marble from Candoglia in Switzerland to the centre of Milan for the building of the 
new cathedral a century later. Also Raimondo envisioned the contribution of public 
buildings to political propaganda, following an approach of communication that was 

                                                 
23 Demontis, ‘Raimondo della Torre’ cit., doc. n. XLVIII (1279 September 24, Lodi), pp. 191, 398-99. 
24 Gen 41,41-42.  
25 Demontis, ‘Da servi a ufficiali’, cit., pp. 933-61.  
26 For instance, Giovanni di Gonars received a house with garden for the ‘feudum ministerii’ of washing the 
patriarchal palace in Aquileia when the patriarch Raimondo and the court took residence there: ‘Thesaurus’ 
cit., p. 44.  
27 On this topic see J.-C. Schmitt, Il gesto nel Medioevo, Roma-Bari, Laterza, 1990.  
28 C. Fiocchi, Dispotismo e libertà nel pensiero politico medievale. Riflessioni all’ombra di Aristotele (sec. 
XIII-XIV), Bergamo, Lubrina, 2007, p. 18. 



36 
 

already in use in the communes and the empire in the thirteenth century.29 Towers, 
chapels, fountains and palaces, embellished by sculptures, paintings and works of 
weaving, were per se a monumental and sumptuous demonstration to the public of the 
efficient government exerted all over the patriarchate (Fig. 4). For example, Raimondo 
had castles and patriarchal palaces built in Udine, Aquileia, Cividale, Tolmino, Gemona 
and Tolmezzo. San Vito al Tagliamento was rebuilt and fortified with the construction of 
a castle and city walls, and the settlement of hundred Lombard knights. This town was 
the western gate of the patriarchate, controlling the important trading road of Sacile-
Udine, and Raimondo built a magnificent tower, called Raimonda, to impress the 
travellers approaching the town through its gate. In Cividale, the patriarch had the roads 
paved, the market square enlarged, and fountains built in the square and in the 
patriarchal palace. 
 The construction of new monuments spurred the renaissance of the towns of the 
patriarchate, which was also supported by the granting of economic privileges, a 
tangible demonstration of Raimondo’s liberality. He showed attention to the needs of his 
subjects and in particular to those of town dwellers securing their loyalty and support.30 
For instance, the citizens of Tolmezzo, in order to thank Raimondo for granting 
privileges to their town, had his coat of arms carved on the public palace to perpetuate 
the memory of the patriarch and support his political communication.  
 In addition to the improvement of key towns of the patriarchate, Raimondo also 
founded a new town at the conjunction of two important trading roads: the road that 
went from the cities of the Veneto to the eastern border of the patriarchate, and the 
road ‘Bariglaria’, which went from Aquileia to the German lands over the Alps. The new 
town, ‘Milan of Raimondo’, was a permanent monument to the power of the patriarch 
Raimondo and his Milanese origins and grew quickly following the granting of trading 
rights and the migration of Milanese and Lombard people. To further connect the new 
city with della Torre’s Milanese origins, the patriarch Raimondo had a chapel built inside 
the Basilica of Aquileia and dedicated it to St. Ambrose, patron saint of Milano. The 
chapel was both a permanent monument of power of the della Torre family and a holy 
place of prayer where four della Torre patriarchs and other important members of the 
family were buried (Fig. 5). At the centre of the gothic vault of the chapel, the 
victorious ‘Agnus Dei’ stands out holding a cress-staff with a flag. This representation of 
Christ is yellow-coloured on a blue background, recalling the colours of the flag of the 
patriarch, uniting political and religious messages: with Christ the patriarchate of 
Aquileia is victorious over all its enemies and even on death (Fig. 6). 
 Another example of political iconography is represented by the use of coins as 
instruments of political communication. While the minting of a new coin usually 
happened once immediately after the election of a new patriarch, Raimondo della Torre 
renewed the public coins four times during his government. Coins were a useful way to 
advertise the ruling of the patriarch-prince: the coat of arms of the patriarch of Aquileia 
and those of the della Torre family were represented together in small, less valuable 
coins, that were mainly used locally in Friuli, Istria and Veneto, as well as in more 

                                                 
29 See B. Cassidy, Politics, Civic Ideals and Sculpture in Italy, c.1240-1400, London, H. Miller, 2007. 
30 After the battle of Vaprio d’Adda (1281), the Visconti brought to Milan several flags of the towns of the 
patriarchate as war trophies. From this piece of information it is possible to understand the great loyalty of 
town dwellers towards the patriarch Raimondo: the ‘carrocci’ with the flag of the town and the best fighters 
remained in the battlefield to fight to the last man for the patriarch rather than retreating.  



37 
 

valuable coins, which were diffused internationally (Fig. 7).31 Through the coins, the 
icon of the prince-patriarch was received by all subjects as well as by those who could 
never see the patriarch personally.  
 Altogether, Raimondo della Torre implemented new ways of political 
communication which would become widespread later on during the Renaissance. His 
political communication was directed to neighbouring princes, nobles, prelates, towns, 
and serfs and included a magnificent parade of several hundred knights with a 
symbology drawn from the Holy Scriptures, the ceremonial entries in Aquileia and 
Cividale, the feudal and serfs-freeing ceremonies, the urban renaissance and the 
foundation of ‘Milan of Raimondo’, the iconography of power, the minting of new coins, 
and others. These are only some examples of the extensive political communication of 
the patriarch Raimondo that included also ornamental textiles, poetry, plays, and the 
journey with a sumptuous retinue to the imperial court of Wien organized with 
propagandistic intents.32 Altogether, Raimondo’s political communication methodology 
allowed him to develop positive relations with his subjects and neighbours and to create 
a strong image of himself as patriarch of Aquileia. 
 
 

  
 

Fig. 1 © 2013, Luca Demontis. Flag of 
the Patriarchate of Aquileia (13th-14th 
century). 

 Fig. 2 © 2013, Luca Demontis. ‘La cavalcata dei 
Magi’, 1459-1462. Florence. Palazzo Medici, 
Chapel. 

 
 
 
 
 
 
 

                                                 
31 The minting was used as an instrument of political communication also because the ‘denari’ always kept 
the same sterling alloy of silver.  
32 See a more extensive description of these topics in Demontis, ‘Raimondo della Torre’, cit., pp. 55-59, 
136-51, 156-61, 197, 203, 225, 264, 601. 



38 
 

   
 

Fig. 3 © 2013, Luca Demontis. Seal of 
the Patriarch Raimondo della Torre 
(1286). 

 Fig. 4 © 2013, Luca Demontis. New patriarchal 
palace in Udine built by Raimondo della Torre, 
Udine, Cathedral of St Odorico. 

 
 

 
 

Fig. 5 © 2013, Luca Demontis. Sarcophagus of Raimondo della 
Torre, Aquileia, Basilica of St Mary, Chapel of the della Torre. 

 
 

   
 

Fig. 6 © 2013, Luca Demontis. Agnus 
Dei, Aquileia, Basilica of St Mary, 
vault of the Chapel of the della 
Torre. 

 Fig. 7 © 2013, Luca Demontis. Silver denarius of 
Raimondo della Torre (last emission, 1287). 
 



39 
 

Key words 
Political communication, Raimondo della Torre, Patriarchate of Aquileia, propaganda, 
ceremonies 
 
Luca Demontis received a PhD in Medieval History from the University of Milan, and a 
European Doctorate in the Social History of Europe and the Mediterranean from the 
University Ca’ Foscari of Venice. From 2010 to 2012 he worked as postdoctoral fellow at 
the University of Cagliari. His research deals with the history of political institutions and 
propaganda in the Western Mediterranean during the Middle Ages. His works include 
Raimondo della Torre patriarca di Aquileia (1273-1299). Politico, ecclesiastico, abile 
comunicatore, Alessandria, Edizioni Dell’Orso, 2009; Alfonso X e l’Italia: rapporti 
politici e linguaggi del potere, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2012.  
 
Via Libeccio 17 
09170 Oristano (Italy) 
lucademontis@hotmail.com 
 
RIASSUNTO 
La rappresentazione del potere del principe-vescovo 
Raimondo della Torre, Patriarca di Aquileia (1273-1299) 
Raimondo della Torre, fratello del signore di Milano Napoleone della Torre, venne 
nominato patriarca di Aquileia nel 1273 da papa Gregorio X. Subito attuò un’attenta 
costruzione della propria immagine, organizzando il viaggio verso la sede patriarcale 
secondo una precisa simbologia biblica ispirata alle figure di Salomone e Davide; arrivò 
nei territori del patriarcato e assunse ufficialmente il potere con due cerimonie 
d’entrata nella capitale religiosa, Aquileia, e in quella politica, Cividale. Per rafforzare 
il suo potere e ottenere la collaborazione dei sudditi unì concrete azioni di buon governo 
a un’ampia comunicazione politica che comprendeva cerimonie d’investitura feudale 
rivolte a nobili, ministeriali e prelati del patriarcato, e ai principi confinanti; cerimonie 
di liberazione dei servi di masnada; una rinascita economica e architettonica delle città 
del patriarcato, depresse dalla potente feudalità friulana, con la costruzione di torri, 
palazzi, castelli, vie, piazze, fontane e la concessione di privilegi; la fondazione di una 
nuova città chiamata Milano di Raimondo; il ricorso all’iconografia del potere, alle 
monete, alle opere tessili, alla poesia e al teatro. La comunicazione politica gli permise 
di sviluppare un rapporto positivo con i suoi interlocutori raggiungendo i suoi obiettivi e 
creando una solida immagine di sé come principe-patriarca di Aquileia. 
 



40 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114274 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Dimensione medievale e finalità parenetiche nei 
cori dell’Ecerinis 
 
 
Matteo Bosisio 
 
 
L’Ecerinis di Albertino Mussato, prima tragedia della letteratura europea, è composta da 
629 versi che rievocano il drammatico dominio su Padova di Ezzelino III da Romano 
(1237-1259). L’intima natura dell’opera viene svelata dall’autore stesso a conclusione 
dell’Epistola I (v. 136): ‘in latiis oris nunc noua miles eris’.1 Secondo tale definizione gli 
elementi formali di assoluta innovazione − riguardanti il recupero attivo del corpus 
drammatico senecano − non devono essere disgiunti dagli obiettivi contingenti del testo, 
che sprona indirettamente il regime comunale locale, insidiato dalle mire 
espansionistiche di Cangrande della Scala; il signore ghibellino, apprezzato da Dante 
nonché dedicatario della nota Epistola XIII, rappresenta la vera minaccia contro cui è 
rivolto il messaggio parenetico sotteso. Il codice Magliabechiano VII 926 ci tramanda, 
infatti, il prezioso commento coevo all’Ecerinis di Guizzardo da Bologna e Castellano da 
Bassano, in cui se ne sottolinea il valore pedagogico e militante.2 La tragedia così ha il 
compito di farsi magistra vitae per suscitare una riflessione di tipo morale; essa 
costituisce uno strumento attraverso il quale i padovani possono ricordarsi della 
precedente dominazione, reagendo all’ennesimo nemico.3 La storia di Ezzelino, 

                                                
1 A. Mussato, Ècérinide; Épîtres métriques sur la poésie; Songe, a cura di J.-F. Chevalier, Paris, Les Belles 
Lettres, 2000, p. 34. Anche per l’Ecerinis mi avvalgo di questa edizione. Albertino Mussato (1261–1329) fu un 
poeta e notaio. Tenace difensore della libertà padovana, partecipò alla guerra contro Cangrande della 
Scala. Morì in esilio a Chioggia, dopo che la città venne conquistata da Verona. Come storico fu tra i 
maggiori del suo tempo, essendo tra i primi a svincolarsi, nella Historia Augusta Henrici VII Caesaris e nel De 
gestis Italicorum post Henricum VII Caesarem, dalla cronaca per adottare la concezione liviana. Oltre 
all’Ecerinis ricordiamo il carme epico De obsidione domini Canis, il Somnium in aegritudine, viaggio, in 
forma di visione, attraverso i tre regni dell’Oltretomba e diciassette Epistolae; in prosa compose due 
dialoghi filosofico-morali (De lite inter Naturam et Fortunam e Contra casus fortuitos) e l’Evidentia 
tragoediarum Senecae. La sua produzione è la più rappresentativa del cosiddetto movimento preumanistico 
padovano, formato, tra gli altri, da Lovato Lovati, Geremia da Montagnone e Benvenuto Campesani. 
2 Idem, Ecerinide: tragedia, a cura di L. Padrin, Bologna, Zanichelli, 1900, pp. 79-80: ‘causa finalis eruditio 
praesentium et posterorum ad policias conservandas et tyramnides evitandas, seu etiam finis sit tyramnorum 
vituperatio et detestatio, cum omnis oratio poëtica aut laudatio aut vituperatio sit iuxta comentatorem 
poëtriae Aristotilis’. Si veda anche V. Lippi Bigazzi, ‘I commenti veneti all’Ecerinis del Mussato e all’Ars 
amandi di Ovidio e i loro autori’, in: Italia Medioevale e Umanistica, XXXVIII (1995), pp. 21-140. 
3 A. Mussato, Evidentia tragediarum Senecae, a cura di F. Novati, ‘Nuovi aneddoti sul cenacolo padovano del 
primissimo Trecento’, in: AA.VV., Scritti storici in memoria di G. Monticolo, Venezia, Ferrari, 1922, p. 188, 
§ 32-33: ‘tragediarum materia principalior est de infortuniis conquestio’. Tale definizione recupera S. 
Boethius, De consolatione philosophiae, a cura di C. Moreschini, München und Leipzig, Saur, 2000, II, 2, p. 
12: ‘quid tragoediarum clamor aliud deflet nisi indiscreto ictu fortunam felicia regna vertentem?’. 



41 
 

pertanto, è ancora valida per Mussato, poiché, lungi dall’essere inattuale, serve da 
exemplum e monito per i contemporanei.4  
 Il comune guelfo, invero, era riuscito, una volta conseguita la piena autonomia, ad 
avviare una stagione di grande prosperità: il Consiglio maggiore − con mille membri su 
una popolazione maschile adulta di non più di undicimila unità − garantiva una 
partecipazione relativamente ampia e diretta alla res publica; in politica estera Padova 
aveva realizzato una rapida egemonia attraverso la conquista di Vicenza (1266), Bassano 
(1272) e Rovigo (1308); le testimonianze sulla crescita del comune e sull’impressionante 
piano di opere pubbliche e private − es. Arco occidentale (1270), Archivio (1279), 
Palazzo del podestà (1281), Sala del Consiglio maggiore (1284), Palazzo degli Anziani 
(1285), Basilica di S. Antonio (inizi del XIV secolo) − mostrano una comunità fiorente; i 
vari rami del Bacchiglione assicuravano poi lo sviluppo industriale, agricolo e il trasporto 
fluviale delle merci.5 Ma, il vanto maggiore degli intellettuali e delle classi dirigenti 
derivava dallo straordinario prestigio culturale guadagnato dall’incremento dello 
studium e, soprattutto, dall’attività di un: 
 
magnifico movimento umanistico, che con entusiasmo andava accendendo i fasti degli scavi 
antiquari e le ricerche erudite intorno ai miti dell’eroe fondatore Antenore e ai lacerti epigrafici, 
archeologici e filologici relativi all’antichità romana, nel contempo sforzandosi di rivivere gli 
spiriti classici attraverso una partecipe replica delle squisite tecniche compositive apprese sui 
codici appena riesumati degli auctores latini.6 

 
Tuttavia la gloria passata non solo stava rischiando di spegnersi, ma di scoprirsi vana: nel 
febbraio del 1312 la città tarda a ribellarsi alla dedizione di Vicenza all’impero di Enrico 
VII, cui segue il vicariato e l’arbitrium di Cangrande; così nei mesi successivi Padova 
passa a reagire militarmente contro Verona, intraprendendo una lunga guerra di 
tensione e logoramento, conclusasi solo nel 1328 con la vittoria degli Scaligeri. I 
padovani − persa Montagnana e il controllo del Bacchiglione, il cui corso viene deviato in 
un vecchio letto − cominciano a smarrire la fiducia nelle istituzioni locali e nelle 
alleanze, ormai marginali e provvisorie, patendo pericolose inquietudini interne, 
sanguinose sedizioni e non sporadici fenomeni di fuoriuscitismo. Oltretutto le frequenti 
incursioni non restituiscono i frutti sperati: nel luglio del 1314 Cangrande sgomina 
l’esercito del podestà Ponzono dei Ponzoni a Bassano, mentre blocca l’ingresso dei 
padovani a Treviso, imponendo in autunno una tregua, che verrà rispettata per un solo 
anno.7 

                                                
4 Ha ben scritto M.T. Dazzi, ‘L’Ecerinide di Albertino Mussato’, in: Giornale Storico della Letteratura 
Italiana, LXXVIII (1921), p. 270: ‘l’Ecerinide non è tanto “l’inno della liberazione e della pace ottenuta”, 
quanto un richiamo di guerra, un richiamo a proteggere le libere case’. 
5 La smodata ricchezza padovana − e il conseguente peccato di usura − viene incarnata nell’Inferno (XVII, 
61-73) da Renaldo Scrovegni. Per la storia della città mi sono avvalso di J.K. Hyde, Padova nell’età di Dante, 
Trieste, LINT, 1985 e S. Collodo, Una società in trasformazione. Padova tra XI e XV secolo, Padova, 
Antenore, 1990. 
6 C. Bologna, ‘La letteratura dell’Italia settentrionale nel Trecento’, in: A. Asor Rosa (a cura di), Letteratura 
italiana: Storia e Geografia, l’età medievale, Torino, Einaudi, 1987, p. 595. Sull’argomento vedi pure G. 
Billanovich, ‘Il preumanesimo padovano’, in: Storia della cultura veneta, II, Il Trecento, Vicenza, Antenore, 
1976, pp. 111-141. 
7 Per il conflitto tra le due città rimando a E. Rossini, ‘La signoria scaligera’, in: Verona e il suo territorio, 
III, 1, Verona, Istituto per gli Studi Storici Veronesi, 1974, pp. 223-237; G.M. Varanini (a cura di), Gli 
Scaligeri: 1277-1387: saggi e schede pubblicati in occasione della mostra storico-documentaria allestita dal 
Museo di Castelvecchio di Verona, giugno-novembre 1988, Verona, Mondadori, 1988 e ‘Della Scala, 



42 
 

 La scrittura della tragedia si colloca proprio in questi anni di improvvise e laceranti 
contraddizioni. Mussato aveva da sempre messo la propria professionalità e passione a 
disposizione di Padova: ad esempio nel 1296 entra nel Consiglio della città, diventando 
miles pro commune; tra il 1302 e il 1303 prende parte a una legazione diretta a Roma 
presso Bonifacio VIII; nel 1311 assiste a Milano, da ambasciatore, all’investitura di Enrico 
VII; dal 1313 diviene membro del Consiglio degli anziani; nel 1314 è persino 
imprigionato, dopo aver partecipato al fallimentare assalto di Vicenza. E così, 
avvertendo anche nella propria concreta esperienza i segnali di un inarrestabile crollo, 
decide di utilizzare un’arma ulteriore, mettendo in scena il ‘dramma storico di un 
popolo’ che rivitalizzi e compatti i suoi concittadini contro un nemico comune e 
riconoscibile:8 non è un caso che il coro al verso 155 del I atto sostenga ‘dirum pax 
peperit nefas’, individuando nella pace prolungata e nella conseguente rilassatezza dei 
padovani la ragione della scarsa reattività nell’avvertire il pericolo incombente.9  
 L’amore per la patria, insieme alla necessità di incidere sull’opinione cittadina, 
emerge negli spunti stessi che ispirano l’opera e nell’occasione che ne determina la 
fruizione: Mussato nel De gestis italicorum afferma che l’analogia tra Ezzelino e 
Cangrande era stata proposta nel 1312 da Rolando da Piazzola durante un appassionato 
discorso tenuto davanti al Consiglio;10 mentre è risaputo che la prima lettura dell’opera 
alla comunità coincide con l’incoronazione poetica di Mussato, la quale assurge a 
manifestazione patriottica di propaganda e orgoglio cittadino: la laurea del poeta era 
stata ufficiata il 3 dicembre 1315 — per l’occasione gli esercizi commerciali e pubblici 
vennero sospesi − dal vescovo Pagano della Torre e dal rettore dell’università, Alberto di 
Sassonia. Le cerimonie − iniziate presso l’ateneo con la lettura dell’Ecerinis e la 
consegna della corona d’alloro a Mussato, secondo un rituale pagano inedito − 
continuavano sino all’abitazione del poeta, dove quest’ultimo era stato scortato, 
accompagnato dal suono delle trombe, da una processione, alla testa della quale era 
posto il rettore con due candele in mano; seguivano gli studenti e Mussato, le cui mani 
erano ricoperte da preziosi guanti, emblemi della poesia tragica. L’avvenimento venne 
solennemente registrato negli atti dell’università, ove si recitava che ogni Natale un 
corteo conducesse il poeta ad assistere alle pubbliche letture della tragedia.11 
 Stabilito cursoriamente il contesto storico e culturale entro cui l’opera è immersa, 
ritengo sia ora utile rintracciare nel testo proprio quelle indicazioni che, sotto la fitta 
patina dell’imitatio letteraria, sono volte a interloquire con il pubblico reale e a 
convincerlo. L’operazione condotta andrà à rebours rispetto alla critica recente, intenta 
a rintracciare le fonti classiche del testo, ritenendolo, giustamente, un capolavoro della 

                                                                                                                                                    
Cangrande’, in: Dizionario Biografico degli Italiani, XXXVIII, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 1989, 
pp. 393-406. 
8 S. Locati, La rinascita del genere tragico nel Medioevo: l’Ecerinis di Albertino Mussato, Firenze, Franco 
Cesati Editore, 2006, p. 103. 
9 Il commento a questo verso è eloquente (Padrin, Ecerinide, cit., p. 139): ‘equidem verum est; nam opes 
honores delectationes et corporum animorumque voluptates pariunt lassivias et petulantias aliaque vitia 
inducentia animos ad superbias intolerabiles, propter quas ad bella facile prorumpunt: et proh! sicut per 
haec tempora Paduani fecere, incipientes rebellionem contra Henricum vijm Imperatorem et bellum cum 
Cane Grande praeter dissuasionem poëtae huius, prout haec et alia elegantissime per eumdem conscripta 
sunt’. 
10 A, Mussato, Historia augusta Henrici VII Caesaris & alia quae extant opera, IV, Venetiis, ex typographia 
ducali Pinelliana, 1636, p. 24. Le allusioni a Cangrande sparse nel testo sono state individuate da M.T. Dazzi, 
‘Mussato storico’, in: Atti della R. Deputazione di Storia Patria per le Venezie, VI (1929), pp. 458-460. 
11 Per la cerimonia rimando alle osservazioni e alla bibliografia di G. Arnaldi, ‘Il mito di Ezzelino da 
Rolandino a Mussato’, in: La cultura, XVIII (1980), pp. 155-165. 



43 
 

stagione preumanistica.12 Ciò nonostante, preferendo osservare l’Ecerinis nella sua 
dimensione pienamente medievale e comunale, cercherò − soprattutto valorizzando il 
commento di Guizzardo da Bologna e Castellano da Bassano − di evidenziare il ruolo dei 
cori, sedi privilegiate da dove lo scrittore ‘contempla una catastrofe e la giudica 
attraverso […] il dolore collettivo’.13 In essi, difatti, si identifica non solo l’intero vulgus, 
ma spesso vi si confondono pure la voce e l’ideologia del poeta.14 I cori occupano 166 
versi − più di un quarto dell’intera tragedia − e sono costruiti mediante sapienti schemi 
compositivi: nel primo atto (vv. 113-162) il coro, in gliconei, interpreta le ragioni che 
promuovono la nascita delle tirannidi; nel secondo, dopo un fitto dialogo con il 
messaggero, invoca, in strofe saffiche, l’intervento divino (vv. 228-280); nel terzo, in 
asclepiadei minori, il resoconto della guerra tra Padova ed Ezzelino viene inserito 
all’interno di una riflessione generale (vv. 432-458); nel quarto atto, sempre in saffiche, 
si invita il popolo a esultare e pregare Dio per la vittoria sul dispotico tiranno (vv. 521-
536) e nell’ultimo, in dimetri anapestici, si fa portavoce di un avvertimento propositivo 
e rassicurante (vv. 616-629).15 

Il primo coro interviene dopo la supplica di Ezzelino rivolta al padre Lucifero, che 
si interrompe al verso 112 con ‘annue, Sathan, et filium talem proba’. Le scelleratezze 
del signore vengono ricondotte, nella prima parte dell’intervento, a un discorso più 
ampio sulla tirannide (vv. 113-132), che investe poi anche la plebs, di cui si rintracciano 
responsabilità e carenze (vv. 133-147).16 Infine l’intero discorso viene fatto ricadere 
sulle vicende contemporanee (vv. 148-162), per mezzo di un’efficace tecnica descrittiva 
che gioca su più livelli, spostandosi velocemente dall’attacco contro il solo Ezzelino ai 
tiranni tout court e dalle allusioni al passato classico alla cruda realtà presente. Mussato 
inizia l’invettiva contro tutti gli uomini (vv. 113-114: ‘quis uos exagitat furor, / o 
mortale hominum genus?’), accertando nella superbia e nell’avidità i mali che spingono 
alle guerre, al terrore e, quindi, alla tirannide. Tuttavia le responsabilità di tale 
degenerazione istituzionale viene riconosciuta a porzioni distinte di popolazione: i nobili 
si macchiano di ‘atrox invidiae scelus’ non sopportando ‘numquam […] parem’ (vv. 130 e 
132), le classi intermedie, cui aderisce il poeta (v. 134: ‘nos’), invece, vengono viste 
come subalterne e funzionali a quelle dominanti, giacché cambiando leggi di continuo, 

                                                
12 Tra i lavori di maggior importanza segnalo: E. Paratore, ‘L’influsso dei classici e particolarmente di 
Seneca sul teatro tragico latino del Tre e Quattrocento’, in: La rinascita della tragedia nell’Italia 
dell’Umanesimo: atti del IV convegno di studio: Viterbo, 15-16-17 giugno 1979, Viterbo, Union printing, 
1980, pp. 21-45; S. Pittaluga, ‘Modelli classici e filologia nell’Ecerinis di Albertino Mussato’, in: Studi 
Medievali, XXIX (1988), pp. 267-276; M.A. Cervellera, ‘L’Ecerinis di Albertino Mussato tra teoria metrica ed 
imitazione di Seneca’, in: Rivista di Cultura Classica e Medievale, XXIX (1989), pp. 151-164; A. Bisanti, 
‘Suggestioni virgiliane nell’Ecerinis di Albertino Mussato’, in: Schede Medievali, XX-XXI (1991), pp. 141-153 e 
‘Albertino Mussato e l’Octavia’, in: Orpheus, XV (1994), pp. 383-412. 
13 E. Raimondi, ‘Una tragedia del Trecento’, in: Metafora e storia, Torino, Einaudi, 1970, pp. 148-149. 
14 Annotando la Medea senecana, Mussato scrive (Evidentia, cit., p. 192, § 133-136): ‘chorus seu vulgus pro 
Iasone deos orat’. 
15 A. Grisalfi, nel suo studio sui cori della tragedia − ‘Influenze senecane nei cori dell’Ecerinis di Albertino 
Mussato’, in: Schede Medievali, XLI (2003), pp. 59-68 − ha fatto risaltare alcune interessanti corrispondenze: 
il secondo e il quarto coro sono accumunati dallo stesso metro e dall’argomento religioso; il primo e il terzo 
si rivolgono ai cittadini attraverso un andamento gnomico; i primi due poi si contrappongono al terzo e al 
quarto poiché raccontano quanto non avviene in scena, mentre gli ultimi offrono una panoramica che 
travalica gli eventi. L’ultimo coro, infine, portatore di un messaggio sereno, si staglia non solo dagli altri, 
ma anche dalla tradizione, ‘se si considerano le conclusioni piene di desolazione generalmente prospettate 
da Seneca’ (p. 67).  
16 Padrin, Ecerinide, cit., pp. 125-126: ‘autor chorum introducit, idest populum seu plebem Paduanorum 
invehentem contra tiramnos et contra se ipsos’. 



44 
 

gestiscono il potere in modo irrazionale (vv. 136-139). Ma, comportandosi in modo 
siffatto, la plebs è condannata ad essere un ‘falsum praesidium’ (v. 142) per sé stessa e 
a rovinare insieme ai potenti. L’idea sfiduciata di incontrovertibilità degli eventi è 
proposta dalla massima sentenziosa dei versi 146-147 (‘sic semper rota uoluitur, / durat 
perpetuum nichil’), la quale recupera la celebre immagine boeziana, accentuandone il 
pessimismo.17 In seguito Mussato, i cui accenni alla situazione politica presente erano già 
scoperti per i lettori-ascoltatori del tempo, specifica i riferimenti disseminati nel testo: i 
versi 148-149 servono a confermare il ragionamento generale spiegato in precedenza, 
calandolo nella realtà veneta. Pertanto vengono comprovati i conflitti continui e il ‘furor 
excitus’ (v. 152), che coinvolge qualsiasi persona senza alcuna distinzione.18 Come già 
delineato, viene ravvisata nella pace troppo dilazionata una delle cause della rovina 
incorsa, contraddistinta dalla divisione delittuosa delle fazioni cittadine (v. 158): ‘partes 
crimina detegunt’.19 
 Il secondo coro prende le mosse dalle parole del nunzio, che richiede il giudizio di 
Dio dopo aver deplorato l’astuzia e gli inganni perpetrati da Ezzelino. Come abbiamo 
osservato, il poeta modifica sovente i piani sui quali struttura il discorso: prima domanda 
se la divinità non stia trascurando quanto avviene ‘sub astris’ (v. 232); poi, con una 
serrata argomentazione di impianto scolastico, cita alcuni esempi della Genesi 
contrassegnati da un intervento tangibile di Dio (vv. 235-238) per domandarsi il motivo 
della disattenzione agli ‘errores hominum modernos’ (v. 240). Segue una dimostrazione 
rigorosa e folta di rimandi antichi in cui si giustificano i fondamenti che legittimerebbero 
un aiuto celeste alle popolazioni oppresse (vv. 239-264). L’attenzione, successivamente, 
viene orientata su Ezzelino medesimo, il quale è raffigurato come novello Erode, pronto 
a uccidere e mutilare donne e infanti (vv. 265-273). La parte corale termina, per 
Ringkomposition, con la preghiera a Dio del ‘populus redemptus’ di non indugiare a 
eliminare un ‘anguis, humani generis peremptor’ così perfido (vv. 274-280). I richiami 
orrorosi alle tragedie di Seneca e l’appello a Dio hanno l’obiettivo di accrescere la 
gravità delle imprese di Ezzelino e, di immediato riflesso, di aumentare le paure per la 
probabile nuova dominazione (vv. 258-260): ‘iura nature uitiis laborant, / exulat nostris 
pietas ab oris, / regnat Herinis’. Si tenga presente che questi versi, pur non sottraendosi 
all’accumulatio retorica, si fondano su dati storici ben precisi.20 E l’impossibile soccorso 
di Dio vuole insegnare ai padovani che, contro l’ambizione di Cangrande, non sarà lecito 
aspettarsi un aiuto esterno, bensì bisognerà contare soltanto sulle proprie capacità, in 
grado, non più tardi di cinquant’anni prima, di sgominare un nemico invitto.21 Dunque, 
se nel coro del I atto il poeta aveva mirato a responsabilizzare i concittadini − 

                                                
17 Ivi, II, 2, 9-10: ‘rotam volubili orbe versamus, infima summis, summa infimis mutare gaudemus. Ascende, 
si placet, sed ea lege, ne uti ludicri mei ratio poscet descendere iniuriam putes’. Per la rappresentazione 
iconografica della Fortuna nel Medioevo rinvio alla voce apposita curata da F. Pomarici, in: Enciclopedia 
dell’arte medievale, VI, Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1995, pp 321-325.  
18 Il commento (Padrin, Ecerinide, cit., p. 139) glossa con acume: ‘gentes: idest populos omnis generis, 
nobiles scilicet populares et plebeios seu etiam rurales, quod indignum ac miserabile, ut culpis aliorum 
populationes patiantur’. 
19 Ivi, pp. 140-141: ‘hoc est verum; nam cum ad bella deveniunt, tunc, quae conceperunt homines tempore 
otiorum, detegunt tempore bellorum, quia sub praetextu publici belli in malivolos causas inveniunt, et, si 
possunt, e civitatibus eiciunt vel potius occidunt; ex quibus damnosiora saepe fiunt intestina quam 
extrinseca civitatibus: et sic contigit per experientiam in hac nostra civitate non tantum ex ipsis odiis, 
verum ex avaritia concupiscentia et aliis singularium simultatibus’.  
20 Valga la seguente nota al verso 255 (ivi, p. 170): ‘habet istoria vera quod tyramnus iste sitibundus 
sanguinis humani, deficientibus iustis causis, venabatur occasiones: et de infinitis unum est memorabile’. 
21 Ivi, pp. 165-166: ‘nulla enim in terris potentia erat contra Ecerinum, qui fovebatur ab Imperatore’. 



45 
 

presentando loro una situazione universale e, nel contempo, storica di cui erano 
responsabili − qui, dopo aver determinato la fisionomia degli avversari passati e attuali, 
inizia a prospettare gli atteggiamenti da tenere in futuro. 
 Il terzo coro si collega paratatticamente all’esortazione dei comilitones, i quali 
spronano Ezzelino ad attaccare Padova, confidando nell’aiuto della fortuna (vv. 423-
431). Il coro prende avvio proprio da quest’ultimo concetto, sottolineando che, se i 
padovani non possono certo dirsi sicuri della vittoria, anche Ezzelino, però, dovrà fare i 
conti con il ‘motus perpetue continuus rote’ (v. 435). In questo frangente il discorso 
sulla sorte abbandona i toni foschi iniziali per abbracciare una teoria più congeniale a 
incoraggiare i concittadini. Il compito del coro è di evidenziare progressivamente i punti 
di forza di Padova e, d’altro canto, i limiti e la tracotanza di Ezzelino. E, infatti, il 
passaggio successivo è dedicato al resoconto, assai vivo e faziosamente espressivo, dello 
scontro tra il signore e il comune. Esso viene rappresentato da due polarità manichee, 
che si alternano nella descrizione (vv. 436-446): se il tiranno ‘atrox’ è ‘citus’ ad 
avventarsi contro la preda, Padova, ‘assuetam colla iugo dare’, si presenta come 
‘infestam’; allora, siccome la città appare irridente verso gli ordini di resa, Ezzelino la 
cinge d’assedio. Tuttavia la schiera dei soldati padovani non si fa intimorire, anzi ‘stat 
contra (…) ordine’, sfidando il signore ‘inspectans oculis ora’ e rintuzzandone 
gagliardamente le ‘infandas rabies’. I padovani si comportano in modo così valoroso da 
sgominare il tiranno, costringendolo a ritirarsi; comunque, Mussato invita a non perdere 
la concentrazione, poiché i mezzi e la crudeltà di Ezzelino sono immutati. Al fine di 
sfogare la propria frustrazione, commette un’impressionante serie di misfatti, riportati 
con macabra fedeltà (vv. 447-458): trucida undicimila prigionieri padovani rinchiusi nelle 
‘cecis carceribus’ veronesi, uccidendo altri per fame e sete. L’accanimento sui corpi è 
stato talmente perverso che, quando le salme giungono a Padova per l’inumazione, non 
vengono riconosciute nemmeno da ‘natum genetrix, non mulier virum’; la putredine dei 
cadaveri inquina l’atmosfera, mentre mancano persino i campi ove seppellirli. Chiude 
l’intervento una sorta di inquietante primo piano di Ezzelino, il quale depreca il proprio 
‘iudicii parum’, che potrebbe consegnare energie recondite al ‘Patavum genus’. 
 Il quarto coro è assai breve, in quanto si limita a invitare i concittadini a 
ringraziare Dio per l’inattesa morte del tiranno, sintetizzata poco prima dal nunzio (vv. 
497-520). Come il terzo coro recupera il tema della fortuna del primo in chiave positiva, 
così il quarto compie il medesimo procedimento nei confronti del secondo, in cui il 
volere divino pareva addirittura favorire Ezzelino. Lo scrittore chiama in causa l’intera 
popolazione (vv. 521-524): gli ‘iuuenes’ dovranno sciogliere i ‘vota’, così come i ‘senes’ 
e le ‘trepide puelle’; finalmente è stata posta fine ai ‘malis patratis’ del tiranno grazie 
al ritorno insperato della pace (vv. 526-528).22 Il tema della rappacificazione domina il 
passo ed è destinato a illuminare gli avvenimenti futuri, dacché permetterà il ritorno 
degli esuli e la concordia tra la popolazione (vv. 529-532). Il coro, dunque, termina con 
un appello a svolgere riti di preghiera e di purificazione in onore di Dio, ‘Virgine natus’ 
(v. 536). 
                                                
22 Così recita il commento (ivi, pp. 232-233): ‘sciendum est hic ex vera ystoria quod, mortuo Ecerino et 
Albrico, cuius Albrici mors infra describitur, mirabilis quaedam utpote influentia caelestis descendit in 
terram; quia, damnato mortuoque Federico Secundo Imperatore et guerris per Italiam sedatis et causis 
omnibus fere earum amotis, sicut et in hac Marchia coepit in Tuscia ex quadam poenitudine malorum 
praeteritorum, ut fierent societates hominum se se abiectis vestibus scuticis verbarantium et clamantium de 
caelo pacem demitti: quae verberatio tantum inolevit ut non modo per Tusciam sed per universam Italiam 
fieret, et in hanc Marchiam Tarvisinam devenit. […] Et hoc eodem anno natus est Paduae hic poëta noster 
Muxatus’. 



46 
 

 L’ultimo, con il quale finisce l’opera, tende a chiosare la cruda morte di Alberico, 
fratello di Ezzelino, e della sua famiglia (vv. 606-615). In seguito alla definitiva sconfitta 
dell’esercito nemico, il poeta può riassumere la morale che tali vicende hanno trasmesso 
ai cittadini padovani:23 i giusti devono affidarsi alla ‘regula iuris’, destinata a durare 
‘perpetuo […] in euo’ (vv. 616-617); e, quand’anche la ‘sors’ premi una persona 
malvagia, la norma non smetterà di regnare (vv. 618-620).24 La parte susseguente spiega 
consimili inferenze (vv. 620-627): ognuno è responsabile della propria condotta e ottiene 
ciò che merita, conscio di ricevere un verdetto imparziale da parte dello ‘iudex rigidus, 
iudex placidus’. Questi ricompensa gli onesti e condanna gli ‘iniquos’ secondo uno 
‘stabilis ordo’ che non verrà mai meno, glorificando la ‘virtus’ e precipitando il 
‘crimen’. E il tutto viene conchiuso dall’ammonimento a imparare quanto sostenuto 
‘dum licet’.25 
 Per riepilogare, i primi due cori tendono a inserire lo spettatore-lettore all’interno 
di un’atmosfera drammatica che lo coinvolga emotivamente, ricordandogli le proprie 
negligenze ed esibendogli i rischi di una nuova tirannide; dal terzo viene infusa la 
speranza nel riscatto, a patto che i padovani seguano gli esempi di coraggio e lealtà 
passati. Negli ultimi due, all’opposto, viene rovesciato il panorama precedente di 
sconforto e rassegnazione, prospettando un successo vincolato, però, dall’immediato 
raggiungimento della concordia.26 Pertanto, nella consapevolezza di un declino politico 
ed etico allarmante, Mussato, come Dante, offre una proposta letteraria che intervenga 
con nettezza nel dibattito pubblico. Se, tuttavia, il fiorentino avanza un modello 
universale di vita e di società, Mussato si limita a porre un argine locale e particolare 
alla Storia, conoscendo già in partenza l’illusorietà di contrastare la ciclica alternanza 
del destino; ma, nell’angoscia per il nemico alle porte e nell’estrema lotta per frenarlo 
si fonda il fascino dell’Ecerinis, capace di stupire i contemporanei e stimolare ancora 
oggi le riflessioni dei posteri. 
 
 
  

                                                
23 Ivi, p. 244: ‘haec est consumatio et finis huius operis et tota moralis et theologa, per quam ostendit autor 
totam hanc tragoediam, quam conscripsit, quod ad vitia evitanda et mores inducendos compillaverit, ut 
quivis potens praecavens his exemplis moneatur’. 
24 Ivi, pp. 244-245: ‘et est synia (sententia) huius finalis conclusionis concordans cum Divina Pagina, quod 
nullum malum impunitum et nullum bonum irremuneratum: et haec est illa regula, de qua loquitur, sic 
infallibilis, quam explicat per haec verba: hec perpetuo’. 
25 È qui evidente un nuovo rinvio a Boezio (De consolatione, cit., V, 6, 47-48): ‘aversamini igitur vitia, colite 
virtutes, ad rectas spes animum sublevate, humiles preces in excelsa porrigite. Magna vobis est, si 
dissimulare non vultis, necessitas indicta probitatis, cum ante oculos agitis iudicis cuncta cernentis’.  
26 La nozione di tragedia mussatiana diverge completamente da quella dell’Epistola a Cangrande (‘Epistola 
XIII’, in: Le Opere di Dante, a cura di E. Pistelli, Firenze, Società Dantesca Italiana, 1960, § 30-31), che sia o 
meno di Dante qui non importa, per la quale ‘tragedia in principio est admirabilis et quieta, in fine seu exitu 
est fetida et horribilis’, avvicinandosi per contrarium a quella di commedia: ‘a principio horribilis et fetida 
est, quia Infernus, in fine prospera, desiderabilis et grata, quia Paradisus’. 



47 
 

Parole chiave 
Albertino Mussato, Ecerinis, cori, Cangrande della Scala, Padova 
 
Matteo Bosisio è dottorando in ‘Storia della lingua e della letteratura italiana’ (ciclo 
XXVII) presso l’Università degli Studi di Milano. La sua attività di ricerca si volge 
principalmente alla letteratura teatrale dei XIV, XV e XVI secoli con studi sulla fortuna di 
Boccaccio nel teatro quattrocentesco, sul Re Torrismondo di Tasso, sul teatro milanese 
del Quattrocento, sulla struttura del Marescalco aretiniano e dell’Aridosia di Lorenzino 
de’ Medici. Altri campi di interesse sono costituiti dal rapporto tra gli intellettuali e le 
istituzioni, dalla critica letteraria e dai volgarizzamenti quattrocenteschi. 
 
Università degli Studi di Milano - Dipartimento di Studi letterari, linguistici e filologici  
Via Festa del Perdono, 7 
20122 Milano (Italia) 
matteo.bosisio@unimi.it 
 
SUMMARY 
Medieval Dimension and Parenetic Purposes of the Choruses of the Ecerinis 
Mussato’s Ecerinis, the first tragedy in European literature, consists of 629 verses; they 
recall the dramatic period between 1237 and 1259, when Ezzelino III da Romano ruled 
over Padua. The author’s instructions (Ep. I, 136) and the coeval comment by Guizzardo 
da Bologna and Castellano da Bassano prove that the work served to contemporaries as 
an example and warning against Cangrande della Scala. In fact, the lord of Verona is the 
real threat against whom the parenetical message of the text is addressed. Thus the 
article, analyzing the contingent features of the tragedy, situates the Ecerinis within the 
historical and cultural context of Padua between the thirteenth and fourteenth 
centuries and highlights the role of the choruses. If the first two choruses tend to put 
the viewer-reader in a dramatic atmosphere − which involves him emotionally, 
reminding him of his own negligence and also showing him the risks of a new tyranny – 
the third chorus infuses hope of redemption, provided that Padua’s citizens follow the 
former examples of courage and loyalty. Conversely, in the last two choruses the 
previous scenes of despair and resignation are reversed; however, a final victory, as the 
one achieved by Padua’s army fifty years before, will only be possible again through a 
fast reaction of the population. 



48 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114275 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Petrarca tra letteratura e potere politico1

 
 
 
Jiří Špička 

 
 

Nelle scuole, a livello di coscienza generale, nella manualistica della storia letteraria, 
Petrarca è canonizzato come uno dei maggiori classici della letteratura europea, padre 
dell’umanesimo e della lirica d’amore. La minutamente ricamata autobiografia poetica 
dell’innamorato di Laura e di selve, del cantore delle fresche acque del Sorga però 
spesso oscura il fatto che subito dietro l’angolo di questi deliziosi luoghi descritti nei 
Fragmenta e nelle epistole troviamo Avignone, Milano e Padova. Infatti, la vita reale di 
Petrarca si svolse in stretto contatto con i maggiori centri di potere, prima in Francia e 
poi in Italia, sempre nella loro orbita, così che sia la solitudine agreste o silvestre, sia la 
vita mondana della città, potessero rimanere a portata di mano.  
 Già dagli epistolari petrarcheschi si delinea un autoritratto diverso da quello dei 
Fragmenta: il ritratto di un filosofo morale, intellettuale pubblico, giudice severo dei 
costumi del proprio secolo, amico di principi con cui tratta alla pari, poeta laureato 
richiesto da tutte le corti, comprese quella papale e imperiale, venerato da tutti i 
letterati contemporanei come un principe della poesia e un classicista eccezionale.  
 Siccome la vita sociale e politica di Petrarca non è affatto meno eccezionale della 
sua creazione poetica, questo breve studio vorrebbe richiamare l’attenzione sugli 
aspetti più importanti di questa ‘terza’ vita (oltre a quella del poeta lirico e 
dell’umanista), e del ‘terzo’ autoritratto del Nostro.2  
 
Ritratto e autoritratto: problema delle fonti 
Su nessun altro individuo vissuto nel Medioevo abbiamo tante e così dettagliate 
informazioni quante ne abbiamo su Petrarca. Per alcuni periodi di tempo possiamo 
ricostruire la sua vita giorno per giorno, sapere che cosa ha mangiato, letto, scritto, 
pensato, chi ha incontrato e che lavori ha fatto in giardino. Si tratta però, e questo è il 
limite di questa sovrabbondante conoscenza, di informazioni risalenti a Petrarca stesso e 
volutamente indirizzate ai posteri. Avendo dunque solo poche notizie indipendenti, è per 
noi estremamente difficile valutare il rilievo dell’autore agli occhi dei suoi 
contemporanei. Nei suoi scritti, Petrarca si presenta come un personaggio straordinario 
le cui lettere sono ritenute un tesoro, che attira visite di intellettuali dai paesi più 

                                                 
1 Il presente articolo è stato preparato nell’ambito del progetto P406/11/0851 e sostenuto della Czech 
Science Foundation. 
2 Sulla figura politica e pubblica di Petrarca si vedano soprattutto due testi riassuntivi: U. Dotti, Petrarca 
civile. Alle origini dell’intellettuale moderno, Roma, Donzelli, 2001, e J. Špička, Petrarca: homo politicus. 
Politika v životě a díle Franceska Petrarky, Praga, Argo, 2010. Con un taglio più ampio G. Ferraù, Petrarca, 
la politica, la storia, Messina, Centro interdipartimentale di studi umanistici, 2006.  



49 
 

lontani e di pittori, inviati da lui per ritrarlo. Ma non si può dire con certezza fino a che 
punto l’ammirazione per lui fosse limitata alla rete preumanistica dei suoi amici 
(comunque molto vasta) e fino a che punto Petrarca fosse un letterato largamente 
conosciuto in tutta l’Italia.3 
 Analogamente, è difficile valutare quanto fosse ritenuta importante la 
partecipazione di Petrarca agli eventi politici e quanta influenza avesse sui potenti di 
sua conoscenza. Abbiamo numerose sue lettere scambiate con importanti statisti, 
arringhe, varie allusioni alla vita politica del tempo, presenti nelle sue opere. Mancano 
però fonti esterne. Proviamo ad esaminare alcuni casi in cui questo disequilibrio è 
particolarmente visibile, nonché penalizzante, per la nostra capacità di interpretazione. 
 Nella lettera Sen. 11.2 del 1368 Petrarca descrive il suo viaggio di ritorno da Pavia 
dalle nozze tra Violante, figlia di Galeazzo Visconti, e Lionello, figlio del re Edoardo II 
d’Inghilterra, a Padova, dove lo aspettavano Francesco da Carrara e l’imperatore Carlo 
IV, a cui probabilmente doveva recapitare una missiva da parte dei Visconti. Nel bel 
mezzo della guerra tra i Visconti e la lega antiviscontea, Petrarca intrepido noleggiò una 
barca e navigò sul Po verso Padova. In questo spericolato viaggio lungo il fronte di guerra 
Petrarca visse uno dei suoi più grandi trionfi come figura pubblica e messaggero di pace:  

 
Imbattendomi infatti ovunque, sulle acque in flottiglie armate, sulle sponde in armate schiere, 
mentre i marinai e i servi impallidivano terrorizzati io solo, meriti il mio comportamento taccia di 
pazzia o di coraggio, mi feci ovunque innanzi intrepido e senz’armi, e non solo uscii incolume ma 
persino con onore, tutti proclamando a una sola voce che nessuno tranne me avrebbe potuto 
percorrere quel cammino con tanta sicurezza. E siccome spiegavo loro che ciò era dovuto alla 
mia piccolezza [...], mi si replicava in coro che non si era mai trovato nessuno, grande o piccolo, 
che non fosse in odio o in sospetto all’una o all’altra parte; e insomma [...] dove tutti vennero 
presi prigionieri o uccisi o sicuramente derubati, la mia imbarcazione venne tanto riempita di 
vino, pollame, frutta e di ogni genere di cibi che non già la ferocia dei soldati, ma loro liberalità 
ritardò questo mio pacifico viaggio.4 

 
Ora confrontiamo questo ‘iter pacificum’ raccontato da Petrarca con altri episodi (non) 
narrati da altri. Pietro Azario (1312-1366), novarese, amministratore dei Visconti e 
autore di una cronaca in cui seguì da vicino anche la lotta tra i Visconti e il marchese di 
Monferrato, racconta dell’entrata di Galeazzo Visconti a Novara (18 luglio 1358), tornata 
a lui dopo la dominazione del marchese, e del discorso di pace che in quell’occasione fu 
pronunciato nella canonica maggiore del duomo.5 Azario nomina membri della schiera di 
Galeazzo, ma non Petrarca, che pure pronunciò il suo discorso; questo mancato 
riferimento si può spiegare soltanto con il fatto che Azario non conoscesse proprio il 
nostro poeta o non lo considerasse degno di menzione in un resoconto di importanti 
avvenimenti politici. 

Il 2 ottobre 1373, ultimo anno della sua vita terrena, Petrarca pronunciò un 
solenne discorso di pace a Venezia davanti al Gran Consiglio, in occasione dell’ufficiale 
                                                 
3 Ad esempio i compianti per la morte di Petrarca sono stati scritti in stragrande maggioranza da suoi amici, 
si veda Concetta Bianca, ‘Nascita del mito dell’umanista nei compianti in morte del Petrarca’, in: Quaderni 
petrarcheschi, IX (1992-1993), pp. 293-313. I rapporti dell’influenza e dell’autorità in questa rete degli 
amici e dei discepoli di Petrarca sono stati studiati da D. Wallace, Chaucerian Polity: Absolutist Lineages 
and Associational Forms in England and Italy, Stanford, Stanford University Press, 1997, pp. 261-267. 
4 Vedi la senile 11.2. Le senili si citano dall’edizione F. Petrarca, Le senili, a cura di E. Nota e U. Dotti, 
Torino, Nino Aragno, 2007-2010, 3 voll. 
5 Sulla presa di Novara cfr. Petri Azarii Liber gestorum in Lombardia, in: Rerum Italicarum scriptores 16.4, 
Bologna, Zanichelli, 1926, pp. 80-84, 102-108. 



50 
 

capitolazione di Padova nella guerra contro la Serenissima. Otto cronache veneziane, o 
venete, che ricordano questo avvenimento, non nominano i suoi protagonisti. Ventidue 
nominano solo Francesco Novello, figlio del signore di Padova, e soltanto quattro fanno 
cenno anche a Petrarca.6 E siamo nella città in cui Petrarca aveva vissuto per cinque 
lunghi anni! Similmente non sono ricordate nelle fonti le orazioni di Petrarca del 1354 a 
Venezia e a Milano, e anche quella del 1361 a Parigi; eppure, i testi delle sue orazioni 
non dovevano essere così insignificanti da non esser tramandati dalla tradizione 
manoscritta, in forma integrale o, almeno come breve riassunto.7  

Da questi episodi risulta che Petrarca partecipò occasionalmente ad avvenimenti 
politici di grande prestigio, ma in qualità di autorità morale ed intellettuale, senza 
mansioni pratiche o diplomatiche. Si conferma quello che scrisse di sé egli stesso, cioè di 
non essere uomo di politica o di economia, perché la sua indole non glielo permetteva.8 
Questa non va certo vista come una forma di disprezzo verso la politica, la quale era 
tenuta in grande stima da Petrarca, al punto di introdurre nell’uso comune il famoso 
detto di Cicerone che quelli che hanno bene curato lo stato avranno un posto in cielo 
(De re publica 6.13.13). Ma il perfezionista Petrarca preferiva di gran lunga lo studio e la 
scrittura che gli permettevano di raggiungere i suoi obiettivi letterari con pieno successo 
e senza compromessi; cosa che sicuramente non gli sarebbe stata possibile nella 
disastrata vita politica italiana.9 Anche se certamente si doveva sentire lusingato se 
qualcuno lo annoverava tra le autorevoli figure politiche del suo tempo, considerandolo 
una persona capace di alto impegno politico.10 
 
La poesia e la politica nell’ascesa sociale di Petrarca 
Petrarca, com’è noto, disprezzava tutto quello che era troppo comune e abusato: 
opinioni, costumi, lingua, opere letterarie. Nell’ambito delle lettere si rivolgeva agli 
intenditori e desiderava essere riconosciuto soltanto da loro, disprezzando le opinioni 
del ‘volgo’. Come abbiamo già ricordato sopra, Petrarca si era creato una rete di amici, 
corrispondenti e lettori fedeli tra cui era riconosciuta la sua indiscussa autorità. Questa 
stessa mentalità elitaria si manifestava anche in campo sociale, nella frequentazione di 
persone importanti. Fin dalla giovinezza era riuscito a guadagnarsi l’attenzione e il 
favore dei potenti. La fase decisiva della sua carriera fu il suo servizio presso i Colonna. 
Il cardinale Giacomo Colonna, di cui Petrarca fu cappellano, gli aprì non solo le porte 
della biblioteca papale ma anche quelle dei palazzi in cui si decideva la grande politica 
internazionale. Questa amicizia gli permise di conoscere personalmente alcuni papi, 
cardinali e prelati, farsi apprezzare da loro, stringere amicizie con persone potenti o con 
coloro che lo sarebbero presto diventate. Grazie ai Colonna, infine, Petrarca nel 1341 
ottenne il privilegio di farsi esaminare dal re Roberto d’Angiò e incoronare poeta in 
Campidoglio, nonostante il fatto che a quell’epoca la sua opera poetica non contasse più 
di qualche frammento. Si trattava di un puro successo diplomatico, che di poetico aveva 

                                                 
6 R. Fulin, ‘Il Petrarca dinanzi alla Signoria di Venezia. Dubbi e ricerche’, in: Petrarca a Venezia, Venezia, 
Reale tipografia di Giovanni Cecchini, 1874, pp. 310-327. 
7 Le orazioni sono state pubblicate insieme da A. Hortis, Scritti inediti di Francesco Petrarca, Trieste, 
Tipografia del Lloyd Austro-Ungarico, 1874. 
8 Cfr. Fam. 22.12.4. Le lettere familiari si citano da F. Petrarca, Le familiari, a cura di U. Dotti, Torino, 
Nino Aragno, 2004-2009, 4 voll. 
9 Si veda la menzione della disputa tra Carlo IV e Petrarca a proposito della vita attiva e quella 
contemplativa, ivi, 19.1.15. 
10 Ivi, 22.12.4; Disp. 68. Le lettere disperse si citano da Petrarca, Lettere disperse, a cura di A. Pancheri, 
Parma, Guanda, 1994. 



51 
 

veramente poco. Il servizio presso i Colonna col tempo gli concesse sempre maggiore 
libertà, tanto che Petrarca ebbe il permesso di soggiornare lungamente a Parma, in altre 
parti d’Italia e nella sua amata Valchiusa. A 35 anni Petrarca, questo studioso solitario, 
orfano di un notaio esiliato, raggiunse autonomia, libertà di movimento, stipendi 
provenienti da buoni canonicati, una corona d’alloro e amicizie illustri.  

Fino a qui è la storia di successo di un giovane amabile, intelligente ed erudito che 
sa autopromuoversi: una storia ammirevole, comunque svoltasi entro i limiti del 
possibile e della logica sociale. Ad un certo momento inizia un’altra storia che è invece 
piuttosto eccezionale. Quando Petrarca capì che dai Colonna non poteva aspettarsi di 
più, e quando il servizio presso di loro cominciò a stargli stretto, nonostante tutta la 
libertà di cui pur godeva, li abbandonò. Come pretesto utilizzò la salita al potere di Cola 
di Rienzo, un nemico mortale dei Colonna. Petrarca decise di appoggiarlo apertamente, 
e nel momento in cui dovette prendere posizione, si schierò decisamente al suo fianco 
contro i Colonna.11 L’intenso quanto breve appoggio retorico di Petrarca alle azioni di 
Cola è uno dei momenti più ricordati della politicità di Petrarca, e spesso fraintesi 
perché interpretati dalle obsolete posizioni di un certo romanticismo rivoluzionario o 
repubblicano, o in termini marxisti, sia nei confronti di Cola che di Petrarca.12 

I benefici procuratigli dall’appoggio dei Colonna permettevano a Petrarca di vivere 
una vita agiata, politicamente indipendente e priva della necessità di dedicarsi a un 
lavoro pratico.13 Già questa condizione era rara nel Trecento, tempo in cui i letterati 
erano di solito al servizio di un signore o di un gruppo di potere nelle città mercantili.  

In questo suo status sociale ed economico Petrarca sembrerebbe profondamente 
moderno, ma riteniamo che egli, nelle sue ambizioni, volgesse piuttosto lo sguardo al 
passato, perseguendo l’imitatio degli antichi, che nelle loro redditizie dimore di 
campagna potevano dedicarsi all’otium letterario. Inoltre, nel programma esistenziale di 
Petrarca ci fu sicuramente anche l’influenza del modello monastico cristiano, 
suggeritogli tra l’altro da fratello Gherardo, monaco certosino.  
 
La politica di un privato cittadino 
Petrarca si rendeva conto del suo stato privilegiato e cercava di mantenerlo con sapienti 
mosse diplomatiche. Quando, ad esempio, rifiutò platealmente il posto di segretario 
apostolico,14 presentò tale rifiuto come segnale di disprezzo nei confronti di Avignone. In 
realtà fu (anche) un attento calcolo perché, accettando il posto, avrebbe dovuto 
rinunciare al suo otium. Per questo motivo Petrarca rifiutò anche le nomine a vescovo e 
forse a cardinale, e respinse l’offerta del comune di Firenze di restiturgli i suoi beni 
confiscati in cambio di un suo incarico nella locale università. 

Liberato dalle quotidiane cure materiali, Petrarca poteva, senza un vero bisogno, 
solo per il proprio compiacimento e per l’ammirazione dei posteri, stringere di propria 

                                                 
11 Vedi l’ecloga Divortium in F. Petrarca, Bucolicum carmen, a cura di L. Canali, San Cesario di Lecce, Manni 
2005, pp. 143, dove Petrarca rievoca lo stato di spirito del cardinale: ‘Ho accolto forse e nutrito un giovane 
nella mia casa educandolo / con i miei insegnamenti perché poi una nuova selva e un nuovo ospite 
l’avessero ora vecchio e dotto?’ (vv. 112-3). Petrarca risponde: ‘E’ triste cosa un vecchio in servitù. / Il mio 
passato di schiavo è alle spalle, morrò libero’ (p. 135, vv. 27-28). 
12 Per la ricchezza di materiali, si rinvia a The Revolution of Cola di Rienzo, a cura di M.E. Cosenza, New 
York, Italica Press, 1996. Per la novità di approccio a A. Rehberg, Clientele e fazioni nell’azione politica di 
Cola di Rienzo, Roma, Union Printing, 2004. 
13 Sui benefici di Petrarca, vedi Ernest Hatch Wilkins, ‘Petrarch’s Ecclesiastical Career’, in: Idem, Studies in 
the Life and Works of Petrarch, Mediaeval Academy of America, Cambridge (MA), 1955, pp. 3-32. 
14 Vedi Disp. 73; Fam. 13.5; 20.14; Sen. 1.2-4; 2.2. 



52 
 

iniziativa rapporti con i più grandi dei luoghi in cui visse e dell’occidente cristiano. Già 
ai tempi del suo servizio presso i Colonna, Petrarca scrisse a papa Benedetto XII, a re 
Roberto d’Angiò, a vari membri della famiglia Colonna. Sono testi che di solito associano 
l’omaggio ai destinatari con frammenti di erudizione e di riflessione morale, e 
nell’effetto finale dichiarano la lealtà nei confronti della politica papale e guelfa 
colonnese. 

Dopo il ‘divorzio’ dai Colonna e la morte del cardinale Giovanni Colonna, Petrarca 
inizia una propria politica personale, questa volta aperta a tutti, anche ai nemici della 
parte cui prima apparteneva. Così Petrarca, trasferitosi dalla Provenza a Parma, stringe 
amicizia con Paganino da Bizzozzero, governatore di Parma per conto dei Visconti, e 
probabilmente per suo tramite anche con lo stesso Luchino Visconti. Entra in ottimi 
rapporti con Jacopo da Carrara, signore di Padova, che gli procura un beneficio. Di 
propria iniziativa scrive a Carlo IV, da qualche anno eletto Re dei Romani, al doge 
Andrea Dandolo e alla Repubblica di Genova.15 

Degna di attenzione è la disinvoltura di Petrarca nelle sue mosse ed opinioni. 
Questa si evidenzia in particolare nel suo rapporto con i regimi repubblicani e con la 
patria dei suoi avi, Firenze, con cui entra in contatto nel 1350 grazie a Boccaccio.16 
Petrarca non manifesta alcuna nostalgia della sua quasi-patria piuttosto, amareggiato 
dalle ingiurie, tratta con il governo fiorentino come se fosse un paese straniero, e alla 
fine non conclude niente perché Firenze, se gli restituisce i beni confiscati, vuole, 
fedele alla sua mentalità mercantile, qualcosa in cambio: il suo coinvolgimento nella 
vita della giovane università, e probabilmente nella propaganda politica del comune. 
Invece Petrarca accetta un contratto con la Serenissima, ottenendo una casa da usare in 
cambio del lascito della sua biblioteca dopo la sua morte.17 Petrarca si stabilisce allora 
sulla laguna per più di cinque anni ma, diminuendo l’ossequio del governo nei suoi 
confronti, alla fine decide di abbandonare Venezia per Padova. 

La soluzione più gradita a Petrarca era certamente la protezione dei Visconti e dei 
Carrara. Invece di contratti scritti con le oligarchie c’erano accordi informali con i 
principi, del cui contenuto preciso non siamo a conoscenza; ma è evidente che dovevano 
offrire a Petrarca piena libertà di studiare, lavorare, viaggiare dove volesse (anche 
presso nemici politici), una casa e forse altri vantaggi materiali. Essi lo veneravano come 
ornamento del loro stato, e tutto questo in cambio della sua occasionale collaborazione 
come oratore, ambasciatore e autore di importanti lettere. Non solo i romantici 
repubblicani dell’Ottocento, ma diversi moderni studiosi sono rimasti talmente 
affascinati dalla propaganda fiorentina antimilanese che, anche a distanza di cinque o 
sei secoli dai fatti a cui la propaganda è legata, hanno dipinto i Visconti come i peggiori 
tiranni e hanno rinfacciato a Petrarca di essere stato il loro cortigiano. Questa etichetta 
forse poteva denotare il servizio petrarchesco presso i Colonna, ma è completamente 
fuori posto nel rapporto Petrarca-Visconti, non solo per le modalità di questo rapporto 

                                                 
15 Per la corrispondenza con l’imperatore vedi F. Petrarca, Lettere all’imperatore, a cura di U. Dotti, 
Parma, Diabasis, 2008; J. Špička, ‘Petrarca e l’impero romano’, in: Lettere italiane, LXII, 4 (2010), pp. 529-
547. Al doge Dandolo sono destinate le lettere Fam. 11.8; 15.4 e 18.16, ai Genovesi le lettere Fam. 14.5 e 
14.6. 
16 Su Petrarca e Firenze vedi E. Fenzi, ‘Tempi e modi di una scelta meditata’, in: G. Frasso, G. Velli, M. 
Vitale (a cura di), Petrarca e la Lombardia, Roma-Padova, Antenore, 2005, pp. 221-263; Idem, ‘Ancora sulla 
scelta filo-viscontea di Petrarca e su alcune sue strategie testuali delle Familiares’, in: Studi petrarcheschi, 
XVII (2004), pp. 61-80; J. Špička ‘Petrarca e Firenze’, in: Italian Quarterly, XLV, 1 (2008), pp. 51-62. 
17 Cfr. M. Zorzi, ‘Un’occasione perduta: la donazione del Petrarca’, in: Idem, La libreria di San Marco. Libri, 
lettori, società nella Venezia dei Dogi, Mondadori, Milano 1987, pp. 9-22. 



53 
 

molto aperto, ma anche per il semplice fatto che i Visconti non ebbero alcuna corte 
negli anni in cui Petrarca risiedeva a Milano.18 
 Petrarca, quando parla in generale, dimostra di stimare ben poco i signori e i 
sovrani della sua epoca, specialmente se confrontati con gli eroi dell’antichità classica.19 
Quando parla però di figure concrete, si può vedere una certa ammirazione verso grandi 
personaggi patriarcali come Stefano Colonna il Vecchio o l’arcivescovo Giovanni Visconti, 
o una certa benevolenza nei confronti del re francese Giovanni II il Buono. In genere 
Petrarca scrive ai grandi personaggi con il necessario rispetto dovuto al suo inferiore 
stato sociale, ma osa spesso esprimere critiche sul loro comportamento, delle volte 
anche in tono molto polemico. Questo non succede però nei primi tempi, ad esempio 
nelle lettere al cardinale Colonna, che mostrano assoluto rispetto verso l’atteggiamento 
paternalistico del cardinale nei suoi confronti; ma il tono polemico si rafforza dopo 
l’abbandono dei Colonna (pensiamo alle lettere a Carlo IV o al doge Dandolo). Petrarca 
stesso commenta le sue abitudini epistolografiche in questo modo:  
 
Anche questo di lodare i principi è in effetti costume di alcuni e ad esso, talvolta, mi sono 
conformato io stesso, non certo per accattivarmi benevolenza  ma in ossequio alla verità e per 
eccitare la virtù con gli stimoli dell’elogio, de’ quali nulla c’è di più efficace per spronare un 
animo generoso.20 
 
Il pensiero politico 
Anche se Petrarca indubbiamente ottenne molti vantaggi dai suoi rapporti con i potenti, 
la sua iniziativa di stringere questi rapporti si spiega solo in alcuni casi come una mossa 
utilitaristica. Più spesso, soprattutto per quanto riguarda personaggi così illustri come 
l’imperatore e il doge veneziano, si tratta di una sfida intellettuale e sociale: si rivolge a 
loro per misurare la propria autorità di letterato con la loro autorità di politici e per 
promuovere le sue personali idee politiche. Parla nelle sue lettere da moralista ed 
erudito, rivolge rimproveri che però non risultano offensivi, perché sono, 
effettivamente, tanto giusti quanto idealistici.  

Petrarca, che gravitava attorno ai grandi centri della politica europea, 
sicuramente non si aspettava un effetto pratico e immediato dalle sue parole, ma i suoi 
non sono nemmeno sproloqui di un sognatore, come pure alcuni studiosi hanno voluto 
presentarli. Petrarca agì come un ideologo, non come un consigliere, sapendo quanto 
importante fosse introdurre e rafforzare certe idee nei più alti ambienti politici del 

                                                 
18 Per una ragionevole riconsiderazione dei rapporti di Petrarca con le potenze padane vedi gli interventi di 
G. Ferraù, G. Ortalli e G. Varanini nel volume Petrarca politico, Roma, Istituto storico italiano per il Medio 
Evo, 2006. L’idea del Petrarca cortigiano comunque continua vivere nella manualistica generale come V. 
Kirkham,‘Petrarch the Courtier: Five Public Speeches’, in: V. Kirkham, A. Maggi (a cura di), Petrarch. A 
Critical Guide to the Complete Works, Chicago-London, The University of Chicago Press, 2009, pp. 141-150. 
Più sofisticato è M. Simonetta, Rinascimento segreto. Il mondo del segretario da Petrarca a Machiavelli, 
Milano, Franco Angeli, 2004, p. 32: ‘Se Petrarca non fu segretario dei Visconti in senso burocratico, lo fu in 
senso filosofico: si dispose l’animo e corpo ad adattare la propria volontà a quelle del suo signore e padrone. 
Ci si svela così un paradosso della soggettività non più medievale ma moderna, che aspira all’assoluta 
autonomia intellettuale e simultaneamente leggittima la tirannica auctoritas politica.’ 
19 Vedi F. Petrarca, De viris illustribus II, a cura di C. Malta, Firenze, Le Lettere, 2007, pp. 22-25; F. 
Petrarca, De vita solitaria, in: Idem, Opere latine, a cura di A. Bufano, Torino, UTET, 1987, vol. 1, pp. 456-
479; Sen. 13.2. 
20 Sen. 14.1, p. 760. Sull’epistolario petrarchesco dal punto di vista politico vedi D. Bigalli, ‘Petrarca: dal 
sentimento alla dottrina politica’, in: Motivi e forme delle Familiari di Francesco Petrarca, a cura di C. 
Berra, Cisalpino, Milano, 2003, pp. 99-118. 



54 
 

tempo. I frutti possono maturare anche dopo secoli, come infatti accadde. Emblematica 
è la sua posizione nei confronti dell’imperatore Carlo IV a cui dice in sostanza questo 
(cfr. in specie la Fam. 18.1): io, come poeta, ho adempiuto al mio dovere di richiamarti 
alla tua missione. Adesso sei tu che devi misurarti con il tuo compito storico. 

Quello che preme a Petrarca sono le sorti dell’Italia, al cui interno le varie fazioni 
lottano senza tregua a danno loro e dell’intera penisola, che perde così forza, influenza 
e immagine non solo nei confronti della Francia, ma anche dell’Aragona, che sempre più 
si impone nel commercio mediterraneo. Petrarca, dunque, invita sia Carlo IV a 
riprendere le redini dell’impero romano, sia le repubbliche marinare a stringere 
un’alleanza per il bene dell’Italia e ristabilire l’egemonia italiana nel Mediterraneo. Nei 
suoi piani è inclusa anche la riconquista del Santo Sepolcro. E’ un obiettivo rimasto vivo 
anche dopo l’eclissi delle grandi crociate, ma Petrarca lo ripropone in termini del tutto 
nuovi: fonde insieme la retorica cristiana con l’imperialismo romano. Implicitamente, la 
riconquista del Santo Sepolcro rappresenterebbe quindi soltanto l’aspetto simbolico 
della spedizione, mentre il progetto vero e proprio sarebbe quello di sottomettere i 
popoli orientali (considerati da Petrarca, sulla scia degli autori classici, pigri, corrotti, 
imbelli, ecc.) e far rinascere l’impero romano sotto la guida delle potenze italiane.21 

Il sogno conquistatore di Petrarca è incentrato su tre elementi principali. 
Innanzitutto c’è il suo cosmopolitismo e la sua capacità di vedere grandi problemi e di 
guardare alla politica italiana ed europea con distacco, svincolato da realtà locali e da 
interessi di parte. In secondo luogo c’è la sua formazione classica e la convinzione che 
gli Italiani, in quanto eredi diretti dei Romani, siano destinati, grazie alle loro superiori 
virtù, al governo del mondo. Infine, l’attualizzazione della classicità è l’arma culturale 
con cui Petrarca combatte la più grande potenza europea, la Francia, che ha rubato il 
papa agli Italiani e ha umiliato la Roma dei martiri. La fortissima e sempiterna polemica 
petrarchesca antiavignonese22 e antifrancese ha certo il suo lato morale, cioè la critica 
della corruzione della curia, ma contiene soprattutto un lato politico-culturale: la 
Francia è il paese che oscura l’Italia; Petrarca ha potuto vedere ad Avignone come gli 
italiani siano marginalizzati e umiliati. In questa luce è da riconsiderare il disprezzo di 
Petrarca per il medioevo, che non ha soltanto una ragione estetica, ma anche politica, 
visto che la Francia culturalmente fondava la sua grandezza sulla propria cultura 
medievale, che si era affermata in Europa come alternativa all’antichità romana.  

La capacità di Petrarca di superare la sua origine non nobile, intrecciare rapporti 
con i grandi e convincerli a prendere in considerazione le sue proposte politiche fu 
eccezionale. Oltre alla sua intelligenza sociale e la convincente autopromozione, il suo 
successo fu dovuto al propizio momento storico in cui le corti principesche cominciavano 
a trasformarsi in centri di cultura: se pochi erano i principi che capivano l’importanza 
delle lettere, esiguo era anche il numero dei poeti eminenti, ambiziosi, aperti e 
politicamente non legati ad un determinato ambiente. Per questo motivo, Petrarca ha 
potuto godere di una grande libertà personale, materiale e di pensiero e, nello stesso 

                                                 
21 Sul concetto petrarchesco dell’Oriente vedi N. Bisaha, ‘Petrarch’s Vision of the Muslim and the Byzantine 
East’, in: Speculum, LXXVI (2001), pp. 284-314; J. Špička, ‘Petrarca e il suo sogno d’Oriente’, in: L. Secchi 
Tarugi (a cura di), Oriente e Occidente nel Rinascimento, Firenze, Franco Cesati, 2009, pp. 245-254. 
22 Per la polemica antifrancese e anticuriale vedi soprattutto F. Petrarca, Sine nomine, a cura di U. Dotti, 
Roma-Bari, Laterza, 1974; Rvf. 136-138; ecloghe Pastorum pathos e Grex infectus et suffectus nel 
Bucolicum carmen, cit.; F. Petrarca, Contra eum qui maledixit Italie, a cura di M. Berté, Firenze, Le 
Lettere, 2005; tra le lettere ai papi si vedano soprtattutto quelle ad Urbano V., le senili 7 e 9.1, e la 
dispersa 71. 



55 
 

tempo, della stima e dell’attenzione delle élites dei paesi in cui ha vissuto, privilegio 
concesso a nessun altro scrittore del suo tempo. 
 
 
Parole chiave  
Petrarca, politica, signoria, intellettuale, Trecento 
 
Jiří Špička è professore associato di letteratura italiana presso il Dipartimento di studi 
romanzi dell’Università ‘F. Palacký’ di Olomouc, nella Repubblica Ceca. Ha studiato 
lingua e letteratura italiana e latina ad Olomouc, ha conseguito il dottorato di ricerca 
presso l‘Università ‘T. G. Masaryk’ di Brno con una tesi sul De remediis di Petrarca. 
Petrarca rimane il centro dei suoi interessi di ricerca, concentrata soprattutto sui suoi 
dialoghi morali e sugli aspetti politici della sua vita e opera. Špička si è occupato anche 
di letteratura italiana contemporanea e di teatro italiano. Attualmente la sua ricerca 
verte su Petrarca, Boccaccio e il dialogo nella letteratura medievale italiana. 
 
Katedra romanistiky FF UP  
Křížkovského 10, 77180 Olomouc (Repubblica Ceca) 
cortomaltese@seznam.cz 
 
SUMMARY 
Petrarch between Literature and Political Power 
Francesco Petrarca (Petrarch) was not only an outstanding poet and scholar of his age, 
but also an interesting example of a public intellectual ante litteram, at least he 
appears to be so from the writings he left to posterity. His works in Latin, in particular, 
provide a strong critical commentary on the political issues of his time and about 
civilisation and history in general. Petrarch loved to live close to the centers of power 
and to maintain good relationships with influential political personalities; nevertheless, 
he managed to avoid getting involved in practical political activity or being recruited as 
a secretary or courtier. Despite not being of noble birth, he succeeded in being accepted 
into the most prestigious social circles and, at the same time, maintained sufficient 
independence and freedom to dedicate his time to literature. In his works he tried to 
impose ancient Rome as a social model and Roman heroes as exemplars of individual 
qualities; he also tried to convince the political powers (especially the Italian maritime 
republics and the Roman Emperor) to re-establish Italian dominance, to as great an 
extent as possible, within the borders of the Roman Empire. Petrarch sought to quell the 
violence of Italian political life and restore the papacy to Rome, with the aim of 
opposing French power in Europe. 
 



56 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114276 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Excelsa monarchia 
Alexander the Great in Italian Narrative Poems (14th-
16th centuries) 

 
 

Michele Campopiano 
 
 
Introduction 
Alexander the Great is one of the most popular figures in medieval literature. Several 
texts in different medieval literatures have focused on the character of the Macedonian 
conqueror. These texts often originate from the tradition of the Greek Alexander 
Romance of Pseudo-Callisthenes, one version of which was translated into Latin by the 
Neapolitan archpresbyter Leo in the tenth century. From this translation three 
narratives were derived, which are known as Historia de preliis J1 (11th century), J2 
(beginning of the 12th century), and J3 (1186-1234).1 Scholars have dedicated little 
attention to the success of the figure of Alexander the Great in medieval and 
Renaissance Italy.2 However, numerous prose texts can be found in Italy that are 
essentially adaptations of the Historia de preliis,3 as well as four heroic poems which 
range in origin from the middle of the fourteenth century to the second half of the 
sixteenth century. Despite being connected to different periods and contexts, these 
texts all share a common feature: they are all redacted in ottava rima.  
 The ottava is a strophe of eight lines, the first six of which are couplets in rima 
alternata (alternate rhyme), with the last two in rima baciata (a rhyming couplet), thus 
following the pattern ABABABCC. This metrical scheme became very common in 
narrative poetry, also due to the fact that the last two lines in rima baciata give a sense 

                                                 
1 The research for this paper was made possible by the project ‘La création d’un mythe d'Alexandre le Grand 
dans les littératures européennes (XIe siècle-début XVIe siècle)’, funded by the French Agence Nationale de 
la Recherche and directed by Prof. C. Gaullier-Bougassas (University of Lille 3). I also would like to thank Dr. 
Henry Bainton for his suggestions. See: G. Cary, The medieval Alexander, Cambridge, Cambridge University 
Press, 1956; D. Ross, Alexander historiatus. A guide to medieval illustrated Alexander literature, London, 
University of London, 1963; M. Liborio (ed.), Alessandro nel Medioevo Occidentale, Milan, Mondadori, 1997; 
P. Rinoldi, (2008), ‘La circolazione della materia “alessandrina” in Italia nel Medioevo (coordinate 
introduttive)’, Quaderni di studi indo-mediterranei, I (2008), pp. 11-50; M. Campopiano, ‘Parcours de la 
légende d’Alexandre en Italie. Réflexions sur la réception italienne de l’Historia de Preliis, recensio J2 (XIIe-
XVe siècles)’ in: C. Gaullier-Bougassas (ed.), L’historiographie médiévale d’Alexandre le Grand, Turnhout, 
Brepols, 2011, pp. 65-83 (Alexander Redivivus, 1). 
2 A crucial reference is still J. Storost, Studien zur Alexandersage in der älteren italienischen Literatur, 
Halle, 1935. Other scholars are now dedicating attention to this topic, including C. Bologna, G. Borriero, M. 
Campopiano, C. M. Leone, Marco Milani, I. Zamuner. 
3 Campopiano, ‘Parcours de la légende’, cit. 



57 
 

of completeness and a pause in the rhythm of narration, allowing the author to stress 
individual episodes of the narrative. It has been suggested that this scheme is a creation 
of Boccaccio himself, as he used it in works including Filostrato, Teseida and Ninfale 
fiesolano.4 The ottava is the metrical scheme for cantari, which are narratives in poetry 
originally recited in public spaces, such as at fairs or similar events.5 The ottava is also 
the metrical scheme adopted by most of the great heroic poems of the late Middle Ages 
and the Renaissance, such as Morgante, Orlando Innamorato, Orlando Furioso, and 
Gerusalemme liberata. The ottava proved to be a flexible tool for writing narratives in 
verses within different intellectual contexts and even within different performance 
practices: texts in ottave could also be read aloud in small groups or silently by 
individuals. The texts in ottave that focused on Alexander the Great were also conceived 
for and within different intellectual contexts which, as it will become clear below, 
expressed very different ideological portraits of the Macedonian monarch.  
 
The Istoria di Alessandro Magno by Scolari 
The Istoria di Alessandro Magno is the only heroic poem focused on Alexander the Great 
written in fourteenth-century Italy. The poem has been transmitted in a single 
manuscript written in semi-gothic script.6 It is essentially based on the Historia 
Alexandri Magni, an epic poem based on the Historia de preliis J3 by Quilichinus de 
Spoleto, a poet linked to the court of Frederick II of Hohenstaufen. The poem was 
probably written in Veneto, and completed in 1355 in Treville, near Treviso, by 
Domenico Scolari, who belonged to a Florentine family that migrated to the region. This 
is affirmed in the last ottava of the poem, and confirmed, according to Concetta Meri 
Leone, by a linguistic analysis of the text, which establishes that it is a text from the 
Veneto whose language contains Tuscan influences.7 The Istoria di Alessandro Magno is 
therefore one of the oldest poems to be written in ottave on an epic or heroic subject, 
being almost contemporary to Boccaccio’s works or to an early cantare like Fiorio e 
Biancifiore.  
 Scolari’s text cannot be seen as a cantare, although it shares other aspects of the 
cantari in addition to the use of the ottava, such as the invocation of the divinity at the 
beginning and the reference to an authoritative written source. However, it omits those 
references to oral performance that characterize the cantari, such as the call for the 
audience’s attention.8 Rather, this text should be seen as written for a learned public, 
probably for individual reading. This is confirmed by the characteristics of the 
manuscript − an illuminated parchment codex written in an elegant semi-gothic script 
with pen-flourished initials. The text also includes the Latin verses supposedly engraved 

                                                 
4 P. Beltrami, La metrica italiana, Bologna, Il Mulino, 1991, pp. 92-93; D. Del Corno Branca, L’Orlando 
furioso e il romanzo cavalleresco medievae, Firenze, Olschki, 1973; M. Tavoni, Il Quattrocento, Bologna, Il 
Mulino, 1992, pp. 105-106; F. Bruni, L’Italiano letterario nella storia, Bologna, Il Mulino, 2007 (2nd edition), 
pp. 125-126. 
5 M. Picone & L. Rubini (eds.), Il cantare italiano fra folklore e letteratura. Atti del convegno 
internazionale di Zurigo (Landsmuseum, 23-25 giugno 2005), Firenze, Olschki, 2007. 
6 Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, ms II.II. 30. 
7 M.C. Leone, ‘La trecentesca Istoria di Alessandro Magno di Domenico Scolari’, in: Il cantare italiano fra 
folklore e letteratura., cit., pp. 65-79, pp. 69-74. Concetta Meri Leone has prepared a critical edition of the 
text, soon to be published. 
8 Idem, pp. 76-77. 



58 
 

on the tomb of Alexander, and his genealogy in Latin.9 The political background of the 
author may have directly influenced his ideological representation of Alexander the 
Great. The Scolari family had been exiled from Florence with other White Guelph 
families in 1302 by the Black Guelph party, the latter party being in Florence the one 
closest to the papacy and its French allies. In 1355 Emperor Charles IV helped members 
of the Scolari family, such as Ciupo degli Scolari, to reacquire the properties that they 
had lost in Florence as a result of their exile.10 In his manuscript, Scolari follows his 
source, Quilichinus, in stressing the role of the empire in the history of mankind and in 
the divine plan. The empire of Alexander is placed within the line of succession of the 
four empires universally present in history: ‘furono nel mondo quatro gran monarcha/ io 
dicho regni inanzi che la fe/ fosse de Christo data per escritto’.11 With Alexander begins 
the domination of the Greeks, to whom the Romans also submitted.12 The Romans had 
‘gli quori alti e superbi’.13 The attention given to the submission of the Romans stresses 
the fact that the Universal Monarchy plays a role in and of itself, independent from the 
creation of a Roman Empire or a specific Roman ‘mission’ in the history of mankind. This 
differs deeply from the perspective of the most illustrious of the White Guelph exiles, 
Dante Alighieri, who saw Alexander more as a competitor of the Romans in the 
foundation of a Universal Monarchy rather than as their predecessor. This vision stresses 
the independence of the role of the Universal Monarchy from the role of the Romans and 
it is therefore connected with the idea of the translatio imperii, which shows how the 
authority of the Roman Empire was transmitted to the Germanic emperors.14  
 The divine role of Universal Monarchy is confirmed by the peculiar relationship 
which Alexander establishes with God. This is evident in the episode on the arrival of 
Alexander in Jerusalem: Scolari affirms that Alexander worships the God of the Universe 
(Dio de l’Universo) in the Temple of Jerusalem.15 It is also evident after the defeat of 
Darius and the ascent of Alexander to the throne of the Persians. Alexander says that 
divine power (potenzia divina) has elevated him to this position.16 The Macedonian, who 
embodies the authority of the Universal monarchy, also confirms that his mission is 
motivated by the necessity to re-establish peace and justice, which fits very well with 
the ideology of the pro-imperial party in Italy: ‘Volem che faciam giusticia a chacun/ e 
che ve tegnian tutti in ferma pace/ rasione diritta rendano a ognuno/ oservi gli 
statuti’.17 The mystical role of the Monarchy is stressed by the death of Alexander. The 
emperor commands that his body shall be embalmed to protect it from corruption: his 
corpse is then placed in a golden sarcophagus.18 He lived for 32 years and 7 months, 
which could remind the reader of the death of Christ, thereby strengthening the 

                                                 
9 Florence, Biblioteca Nazionale Centrale II.II.30, ff. 1 r and 7 r. I will refer to the numeration in the 
manuscript. 
10 Leone, ‘La trecentesca Istoria’, cit., p. 69. 
11 Florence, Biblioteca Nazionale Centrale, II.II.30, f. 7 r; See Quilichinus: ‘Post Abrahe legem, qua 
circumcisus habetur/ Quattuor in mundo regna fuisse ferunt’; Quilichinus de Spoleto, Historia Alexandri 
Magni, W. Kirsch (ed.), Skopje, Univerzitetska Pecatnica, 1971, Prohemium, vv. 1-2. 
12 Florence, Biblioteca Nazionale Centrale, II.II.30, f. 16 v.  
13 Idem. 
14 W. Goez,Translatio Imperii. Ein Beitrag zur Geschichte des Geschichtsdenkens und der politischen 
Theorien im Mittelalter und in der frühen Neuzeit, Tübingen, Mohr, 1958. 
15 Florence, Biblioteca Nazionale Centrale, II.II.30, f. 18 r . 
16 Ivi, f. 45 v. 
17 Ivi, f. 46 r. 
18 Ivi, II.II.30, f. 92 r-v. 



59 
 

mystical aspect of his life.19  
 
Alexandreida in Rima 

The Alexandreida in Rima is another poem in ottave that is focused on Alexander. 
Linguistic analysis shows that the text has its origins in central Italy, possibly Umbria.20 
The work was probably written in the first half of the fifteenth century and it enjoyed 
considerable diffusion until the beginning of the eighteenth century: between 1512 and 
1712 it was printed at least 15 or so times.21 It is essentially based on one J3 version of 
the Historia de preliis, but includes many episodes that could have been derived from 
other sources.22 Interestingly enough, the author of the Alexandreida in Rima says that 
he composed his poem from the adaptation of a Latin text (vulgarizando el latino del 
doctore).23 However, this idea can be interpreted as a trope deployed to strengthen the 
veracity of his narrative: it must be understood in the general framework of the 
characteristics of the genre of cantari, which usually refer to a supposed (but mostly 
non-existent) Latin source for their work. The Alexandreida often makes reference to its 
source, with expressions such as, ‘se l’autore non mente’ and ‘come il libro spande’.24 
The links with this genre are also demonstrated by other elements: predominantly the 
use of the ottave, but also the invocations to the saints, to God and to the Virgin Mary 
that recur in the poem (Omnipotente dio e la sua matre).25 It also makes several 
references to oral performance throughout the text by appealing to its auditori. The 
author also refers to his work as to a cantare ‘questo cantar mio’.26 Like other cantari, 
this text was probably intended to be performed orally in public spaces, in order to 
reach a broad audience.27 
 The representation of Alexander in the text is affected by its intended circulation 
among a wider audience, which probably included the lower classes. In the first Canto of 
the Alexandreida, the author says that he had never found such a virtuous king to whom 
to dedicate a poem.28 Alexander reveals his virtues in the different episodes of the 
poem. After his victory against Darius, Alexander discovers some people who have been 
maimed and imprisoned in a tower by Darius. The Macedonian reveals his compassion in 
his treatment of them: ‘de la pietade prese a lachrymare. / Poi gli fece donare oro e 
argento/ tanto che ogniuno ricco podia stare’.29 Alexander also shows how righteous he 
is in ruling the Persian Empire after his conquest: he establishes governors in all the 
provinces and castles in order to re-establish justice for all, both the magnates and the 
poor (a grandi e a minori).30  

                                                 
19 Ivi, f. 93 r. 
20 A. Wilson Tordi, Alexandreida in Rima: the life and deeds of Alexander the Great in an anonymous Italian 
Renaissance poem, New York, Edwin Mellen Press, 2004, pp. 26-28. About the possible identification of the 
poet with the author of a reworking of the Fatti d’Enea, see pp. 24-26. 
21 Ivi, pp. 29-30. 
22 For this episode (Canto III, ottave 72-83): Ivi, pp. 100-103. 
23 Ivi, p. 302. 
24 Ivi, p. 11. 
25 Ivi, p. 37. 
26 Ivi, p. 38.  
27 Ivi, pp. 29-30. 
28 Ivi, p. 38. 
29 Ivi, pp. 168-169. 
30 Ivi, p. 178. On this topic, see also; C. Bologna, ‘La generosità cavalleresca di Alessandro Magno’, 
L’immagine riflessa, 12 (1989), pp. 367-404  



60 
 

 This seems to suggest a ‘demagogic’ monarch who was able to re-establish justice 
for all social classes: this would suit the feelings of the wide-ranging audiences of the 
cantare. Alexander is even revealed as having some similarities with popular saints. 
After his death, Ptolemy covered his body with an unguent, ensuring that his corpse 
remained intact.31 An example of the incorruptibility of a saint’s body is that of Saint 
Ubald, bishop of Gubbio, who is preserved in that city, and the audience is reminded of 
this at the beginning of the Alexandreida. Given this reference in the Alexandreida, it is 
very possible that the text originated in this city.32 The ideological model it represents 
fits the mutating political situation in Italy between the fourteenth and fifteenth 
centuries, when the ancient city-republics were being replaced by principalities that 
increasingly marginalized ‘popular’ (although usually limited to upper and middle 
classes) participation in favour of policymaking. Hopes for justice and political change in 
general had to be put in the hands of a possibly ‘righteous’ prince. 
 
The Triompho Magno 
We have to wait another hundred years to find a new heroic poem in ottave that is 
focused on Alexander the Great: the Triompho Magno by Domenico Falugio, published in 
1521.33 Falugio was a Tuscan poet, originally from Incisa-Val d’Arno, who was crowned 
poeta laureato by Pope Leo X and Pietro Bembo in recognition of his poem about the 
Macedonian.34 In contrast to Scolari’s poem and to the Alexandreida, the material of 
which goes back to the Romanesque matter of the Greek Alexander Romance, Falugio 
essentially based his work on that of Quintus Curtius Rufus, a Roman historian who had 
increasingly been causing a stir in humanistic circles since Petrarch.35 However, Falugio 
also referred to other sources. He particularly complained about the fact that Curtius 
Rufus’s work had reached him incomplete and that it lacked any information about the 
birth of Alexander.36 Falugio solves the problem by going back to the most well-known 
materials on Alexander the Great, those which had their origins in the Greek Alexander 
Romance, particularly the Historia de preliis. This provided the writer with the chance 
to insert fantastical and wonderful elements into the work, in particular attributing the 
paternity of Alexander to Nectanebo, the last Pharaoh to whom necromantic powers 
were attributed: ‘Et non fu mai dal ponente al levanter/ Homo si divo che costui il 
passava/ Philosopho et astrologo prestante’.37 Grotesque and fantastical elements 
permeate the poem, as we can see in the description of the troops that help Darius in 
his final war against the Macedonian. Here, for example, are the ranks of the Khan of 
Tartary (Can de Tarteria): 

 
Et have seco dieci mila almeno 
Ch’aven un ochio nel mezo del pecto 
Et hanno can silvestri sanza freno 
Et cantan dì et nocte per dispecto 
Pirreo mi dice nel suo canto ameno 

                                                 
31 Wilson Tordi, Alexandreida in Rima, cit., p. 300. 
32 Ivi, p. 1. 
33 D. Falugio, Triompho Magno, Impressum Romae per Marcellum Silber dictus Franck, 1521. A modern 
edition and commentary of this work will be soon provided by our research team. 
34 Storost, Studien, cit., pp. 231-234. 
35 E. Fenzi, Saggi Petrarcheschi, Fiesole, Cadmo, 2003, pp. 409-410. 
36 Falugio, Triompho magno, cit., f. A 2 r.  
37 Ibidem. 



61 
 

Che ve n’era anco con un piè soletto 
Et come el grillo van saltabeccando 
Et l’un addosso all’altro aggraticciando.38 

 
The presence of these fantastical and grotesque elements and the use of the ottava link 
the text with poems on chivalric matter from late medieval and Renaissance Italy, such 
as the famous Morgante of Luigi Pulci, the Orlando innamorato by Boiardo and the 
Orlando Furioso by Ludovico Ariosto. With many of these texts (and with the already 
mentioned cantari) the Triompho Magno shares another feature, the supposed use of an 
historical source: for example, Boiardo says he uses the vera istoria di Turpin, hidden by 
Turpin himself,39 while Falugio mentions Pirreo, a fictional source, which could be the 
same Pirreo as mentioned as a Macedonian officer in the text.40 There are also several 
mentions of characters that belonged to the matière de France, the legends connected 
to Charlemagne and his paladins: Nectanebo is compared to Malagigi, a warrior sorcerer 
mentioned in the Orlando Innamorato, the Orlando Furioso and the Morgante.41 As in 
these poems, the narrative is fragmented into a series of adventurous and fantastic 
episodes. The grotesque and fantastic elements are particularly reminiscent of the 
Morgante by Pulci. A striking example of this is the meeting of Alexander with the giant 
Ulivante in the Arborea forest (an episode which is not in the Alexander Romance and, 
of course, is not in Curtius Rufus’s history). The giant is defeated by the Macedonian and 
becomes his faithful friend and ally,42 just as Morgante, a central figure in Pulci’s poem, 
is converted by Roland and becomes his devoted companion: the comparison between 
the two giants is evoked by the author himself, who says that Ulivante was buried by 
Alexandre in a tomb where Roland put Morgante.43 
 Therefore, the Triompho Magno appears to be related to a genre of poems in 
ottave which, rather than circulating in the hands of the canterini to be performed for 
wide-ranging audiences, were created for the court of late medieval and Renaissance 
Italy, where such poems constituted both an object of divertissement and also a 
representation of the aristocratic ideals of courtesy that were relevant then. These 
poems revive aspects and forms of the traditions of the cantari, particularly the use of 
the ottava, but they are written for a more learned and socially select audience.44 The 
Orlando Innamorato was written for the Estensi court and the Morgante for the Medici 
one. Falugio dedicates his work to Ippolito de’ Medici. Its circulation within the circles 
of the Medici papacy can be connected to the ideological representation of the 
Macedonian. From the first ottava, Falugio presents Alexander as a model monarch and 
military leader with virtù, alta excellentia, gloria, an excelsa monarchia, somma 
prudentia and peritia.45 Falugio suggests that a lord loved by his subjects must possess 
virtù, prudenza et gentileza46 and Alexander was indeed noble, wise and prudent.47  
                                                 
38 Ivi, f. G 1 r. 
39 M. M. Boiardo, Orlando Innamorato, 2 Voll., R. Bruscagli (ed.), Torino, Giulio Einaudi, p. 7. 
40 Storost, Studien, cit., p. 237. 
41 Falugio, Triompho magno, cit., f. A 4 r. 
42 Ivi, f. C 3 r-C 4 v.  
43 Ivi, f. R 2 r. 
44 M. Beer, Romanzi di cavalleria. Il Furioso e il romanzo italiano del primo cinquecento, Bulzoni, Roma, 
1987; S. Jossa, La fondazione di un genere: il poema eroico tra Ariosto e Tasso, Roma, Carocci, 2002, pp. 
67-104. 
45 Falugio, Triompho Magno, cit., f. A 2 r. 
46 Ivi, f. B 2 r. 
47 Ivi, f. C 4 r. 



62 
 

 Falugio stresses Alexander’s desire for universal power, which is represented by a 
griffon who keeps in his claws a T-O mappa mundi painted in his tent.48 Rather than 
being corrupted by the Orient, as has been stressed by several authors (notably 
Petrarch), Alexander becomes its ruler. The virtues of Alexander conflict with the 
grotesque representation of the barbarian hordes who fight on the side of Darius.49 The 
ideological representation of Alexander therefore has a dual role: on the one hand to 
stress the virtues of good government by a righteous prince − relevant in a work written 
by a Tuscan writer for a Medici cardinal under the auspices of a Medici pope. On the 
other hand, the emphasis on the clash with the Orient could possibly, especially in papal 
Rome, evoke thoughts of the rising challenge of the Ottoman Empire. Interestingly 
enough, a work published some years later (1528) by another great writer linked to the 
papal court, Baldassare Castiglione, stressed the parallel between a possible crusade 
against the Muslim ‘danger’ and the conquests of Alexander, which were considered to 
bring civilization to a barbarian people.50  

 
The anonymous sixteenth-century Alexander poem 
Another remarkable work which centres on the deeds of the Macedonian is an 
anonymous poem transmitted in the manuscript San Martino ai Monti 10 at the Biblioteca 
Nazionale Centrale in Rome. Through an analysis of the watermarks we can see that the 
manuscript probably dates to the 1560s or 1570s.51 The language does not show evident 
Roman influence: rather, it is definitely based on classic Italian lyric examples of Tuscan 
ascendency, according to the models that also imposed themselves on the production of 
epics in the sixteenth century.52 We can view the recommendations of Pietro Bembo in 
the Prose della volgar lingua, published in 1525, as following the models of the 
Trecento, in particular Petrarch for poetry and Boccacio for prose.53 The poem, in 
ottave and divided into canti, has attracted little attention from the historians of 
literature.54 The main historical source for this poem is Quintus Curtius Rufus, but the 
poem actually has a very weak relationship with this text, limited to the borrowing of a 
few names and main events, such as the siege of Tyros, which is central to the poem.  
 Compared to Falugio’s work, this poem should be seen as another point in the 
evolution of the heroic poems of Renaissance Italy, where the heritage of the medieval 
chivalric romances encounters renewed influence from the ancient epic. This evolution 
is theorized by the literati of the time. In his Discorsi, Giovan Battista Giraldi Cinzio, a 
functionary of the Estensi Court, compares the Greek and Roman singing of the deeds of 
heroes at their banquets with the collective reading of chivalric poems in the Italian 
courts.55 The sixteenth century saw an increasing difference between the high epic and 
works of popular consumption, particularly after the publication of Ariosto’s Orlando 
furioso. Giraldi, for example, criticizes the Morgante because it tells ‘piuttosto cose da 
burla’.56 This differentiation is evident in the poem of San Martino ai Monti, with its lyric 

                                                 
48 Ibidem. 
49 R. Morosini, ‘Alexander the Great in Italian Literature of the Middle Ages’ in: D. Zuwyya (ed.), A 
Companion to Alexander Literature in the Middle Ages, Leiden, Brill, 2011, pp. 329-364.  
50 B. Castiglione, Il Libro del Cortegiano, Torino, Utet, 1981, IV, XXXVII-XXXVIII. 
51 We can look, for example, at watermarks in nos. 42381, 42383 42384, of the Piccard archive.  
52 P. Trovato, Il primo Cinquecento, Bologna, Il Mulino, 1994, pp. 131-132; Storost, Studien, cit., p. 293. 
53 P. Bembo, Prose della Volgar Lingua, Venezia, G. Tacuino, 1525. 
54 I am currently preparing a critical edition and commentary of this text, due to be published soon. 
55 G. B. Giraldi Cinzio, Discorsi, 1554, p. 5; see also Jossa, La fondazione, cit., pp. 25-65. 
56 Beer, Romanzi di Cavalleria, cit., p. 215. 



63 
 

style and its moderation of the use of fantastic elements, which all show its adherence 
to the ‘high’ style of epic.  
 The character of Alexander is also adapted to the lyric tone of the poem. He falls 
in love with Palmira, a woman who has ‘più che di mortale/ sembianza di bellezze alme, 
e divine’.57 This is also reminiscent of the evolution of chivalric poems in the sixteenth 
century: in the Orlando furioso by Ludovico Ariosto, Roland falls in love with Angelica 
and he becomes enraged when she falls in love with the young Saracen Medoro.58 In any 
case, Alexander is very conscious of his political purposes, which also include 
vengeance. In the speech he makes in the first canto he says that his first exploits are 
the result of blood and long labour (col sangue, e con si lunghi affanni).59 His conquests 
represent a universal mission: ‘Già i nostri acquisti l’universo aspetta/ che non corriamo 
a soggiogarlo in fretta’.60 Asia is his enemy (nemica a noi da primi anni).61 This clear 
perception of a conflict with the ‘Orient’ evokes the idea of the Ottoman menace in the 
Mediterranean. It is remarkable, for example, that the poem mentions some characters 
of Hungarian origins; Hungary had been an historical enemy of the Ottoman expansion 
(Buda fell to the Turks in 1541). 
 The fact that Alexander is also portrayed as in love, as we have seen, does not 
represent a handicap for using him as the model of a good prince. Political and 
philosophical thought in sixteenth-century Italy emphasized the importance of love as a 
nexus binding together human society,62 as exemplified in the Asolani by Bembo and the 
Cortegiano by Castiglione, in which love is called ‘dolcissimo vinculo del mondo’,63 This 
school of political thought stresses the sociability of man and the importance of 
interpersonal relationships in ruling human society.64 For this reason, social and political 
thought also emphasized the importance of manners in human relationships, as in the 
Galateo by della Casa.65 This representation of Alexander could, therefore, easily evolve 
to offer a model for the civilized and well-mannered prince or courtier of the late 
sixteenth century. 
 
Conclusions 
The representations of Alexander in the poems reflect the different contexts of these 
works: the different discourses of genre in which the ottava are used are related to the 
different ideological perspectives of the works. Scolari adapts a Latin work which inserts 
the deeds of Alexander the Great into the perspective of universal history according to a 
pro-imperial ideology which represents the mission of the empire as universal. The 
Alexandreida in Rima depicts Alexander as a prince able to bring justice to all social 
groups, which is connected to the political developments of Late Medieval Italy when 

                                                 
57 Rome, Biblioteca Nazionale Centrale San Martino ai Monti 10, fol. 99 v. I will refer to the numeration in 
the manuscript. 
58 L. Ariosto, Orlando Furioso, Torino, Einaudi, 1966, canto XIX; Trovato, Il primo Cinquecento, cit., pp. 
131-132. 
59 Rome, Biblioteca Nazionale Centrale San Martino ai Monti 10, fol. 6 r. 
60 Ivi, f. 6 r-7 r. 
61 Ivi, f. 6 r-v. 
62 E. Garin, L’umanesimo italiano, Roma-Bari, Laterza, 1994, pp. 146-148. 
63 Il Libro del Cortigiano, IV, LXX, p. 357. 
64 A. Villa, Istruire e rappresentare Isabella d’Este: Il libro de natura de amore di Mario Equicola, Lucca, 
Pacini Fazzi, 2006; D. Kent, Friendship, Love, and Trust in Renaissance Florence, Cambridge, Massachusetts, 
Harvard University Press, 2009. 
65 Garin, L’umanesimo italiano, cit., pp. 193-196. 



64 
 

the birth of Signorie and principalities and the disempowerment of the middle classes 
took place. Falugio celebrates the figure of the good prince in a society in which the 
Italian dynasties are assuming a leading role in the development of cultural, and even 
religious, life. The representation of a conflict between Alexander and the ‘Orient’ is 
reminiscent of the papal conflict with the expanding Ottoman Empire. This may explain 
the continuity of the success of Alexander the Great in Roman milieux, which is 
confirmed by the anonymous poem in the manuscript at the Biblioteca Nazionale 
Centrale in Rome.  
 The figure of Alexander is adapted to different narrative genres based on the use 
of ottava. The narrative nature of these works explains the continuity of the use of the 
ottava, which, as we have seen in our introduction, offers a useful structure for 
narration. The ottava has been shown to be a flexible tool for composing narrative 
poems for different audiences, in different times and with different performance 
practices. This gives the ottava the possibility of being adapted for different works, and 
makes it a fundamental tool in narrative poetry throughout centuries of Italian 
literature. However, despite the dialogue among these different genres, the Italian 
heroic poems in ottave have been shown to have circulated in different intellectual 
milieux and historical contexts. The figure of Alexander the Great maintains its symbolic 
capital for different social groups, ranging from the urban patriciates and nobility which 
supported the pro-imperial faction to the disempowered middle classes which listened 
to the cantari, to the 16th century Renaissance courts. The narrative of the life and 
deeds of Alexander the Great is also expressed in the same metrical tool, the ottava, 
because of its narrative power. However, the transfer across different groups of 
producers/consumers of these narratives entails the move across different narrative 
genres, which respond to the different ideological expectations of these social groups.  
 
 
  



65 
 

Key words 
Narrative poems, ottava rima, Alexander the Great 

 
Michele Campopiano studied at the University of Pisa and at the Scuola Normale of Pisa 
under the supervision of Marco Tangheroni and Armando Petrucci. He is currently 
Lecturer in Medieval Latin Literature at the University of York, United Kingdom. He is a 
member of the research team ‘La création d’un mythe d'Alexandre le Grand dans les 
littératures européennes (XIe siècle-début XVIe siècle)’. He is also a member of the 
Centre for Medieval Literature (York-Odense). He is also working with Guy Geltner 
(University of Amsterdam) on the research project Cultural Memory and Identity in the 
Late Middle Ages: the Franciscans of Mount Zion in Jerusalem and the Representation of 
the Holy Land (1333-1516) funded by the Nederlandse Organisatie voor het 
Wetenschappelijk Onderzoek (NWO). 
 
University of York – Center for Medieval Studies 
King’s Manor  
York, Y01 7EP (UK) 
michele.campopiano@york.ac.uk 

 
RIASSUNTO  
Excelsa monarchia 
Alessandro Magno nei poemi narrativi italiani (secoli XIV-XVI) 
Alessandro Magno, probabilmente la più popolare figura di monarca nell’Europa 
medievale, è anche la figura centrale di quattro poemi in ottava rima, uno schema 
metrico usato in Italia dal XIV secolo per la composizione di poemi narrativi. Questi 
poemi sono basati su fonti diverse, da Quilichino da Spoleto a Curzio Rufo. Questo 
articolo mostra come gli autori di questi poemi diedero rappresentazioni differenti di un 
monarca mostrato in ogni caso come esemplare. La figura di Alessandro è adattata a 
differenti generi narrativi basati sull’ottava, rivolti à un pubblico differente. Differenze 
di genere si traducono in differenti rappresentazioni ideologiche della figura di 
Alessandro Magno che è modificata a secondo dei diversi contesti politico-sociali. 
 
 

 



66 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114277 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
La rappresentazione del potere cortigiano nel 
Marescalco di Pietro Aretino1  
 
 
Andrea Polegato 
 
 
Pietro Aretino (1492-1556), commediografo, autore satirico e poeta, venerato e temuto 
da papi e imperatori, scrive Il Marescalco nel 1526-27, a cavallo tra la deludente 
esperienza alla corte papale e il lungo (e fortunato) periodo veneziano. Giocando, 
infatti, sulla presunta sodomia del protagonista e sulle opinioni comuni a proposito del 
matrimonio e delle donne, Aretino sviluppa una satira feroce contro le corti dell’epoca 
(non solo quella mantovana, come dimostreremo) e contemporaneamente un panegirico 
di Venezia e della sua aristocrazia. Ricostruendo il meccanismo di funzionamento 
dell’ironia nella commedia, il presente articolo intende far emergere la personalissima 
critica dell’autore del Marescalco al potere cortigiano.  
 
Pietro Aretino tra Roma e Venezia 
Aretino nasce ad Arezzo e si trasferisce a Roma nel 1517, dove si procura fama e 
successo come autore di ‘pasquinate’, poemetti satirici scritti sulla base di anonime 
proteste contro la Curia.2 Il successore di Leone X al soglio di Pietro, Adriano VI, si 
mostra meno tollerante della spregiudicatezza di Aretino. Per questa ragione il 
commediografo è costretto a lasciare Roma per poi ritornare solo con l’elezione di 
Clemente VII (1523). Tuttavia, la sua intemperanza gli procura grandi nemici che 
giungono persino ad attentare alla sua vita. A questo si aggiunge il clamore suscitato 
dalla pubblicazione dei sedici Sonetti lussuriosi che lo costringe a lasciare Roma 
definitivamente. Nell’ottobre 1525, passa pertanto a servizio del condottiero Giovanni 
delle Bande Nere, fino alla morte di quest’ultimo (30 novembre 1526). Successivamente, 
dal dicembre 1526 al marzo 1527, Aretino soggiorna a Mantova presso l’allora marchese 
Federigo Gonzaga (poi Duca, a partire dal 1530); lì compone la prima versione della 

                                                 
1 Le idee contenute in questo articolo sono la rielaborazione di due comunicazioni orali: la prima dal titolo 
‘L’ironia del Marescalco tra omosessualità e potere’ presentata in occasione del Graduate Student 
Organization Colloquium, il 12 Maggio 2007 e ospitato dall’Università di Chicago; il secondo dal titolo 
‘Sexuality and Education in Pietro Aretino’s Comedy The Stablemaster (Il Marescalco)’ per il XVIo Annual 
Newberry Library Center for Renaissance Studies Graduate Student Organization Colloquium, avvenuto il 23 
Gennaio 2009 presso la Newberry Library, sempre a Chicago. Desidero ringraziare il professor Massimo 
Scalabrini dell’Indiana University, che mi ha introdotto allo studio di questo argomento, e il professor Justin 
Steinberg dell’Università di Chicago, che mi ha suggerito di insistere sull’ambiguità con cui Aretino dipinge 
la sessualità del protagonista della commedia. 
2 Cfr. G. Ferroni, ‘Pietro Aretino e le corti’, in: Pietro Aretino nel cinquecentenario della nascita. Atti del 
Convegno di Roma – Viterbo – Arezzo – Toronto - Los Angeles, Roma, Salerno, 1995, vol. I, p. 24. 



67 
 

commedia Il Marescalco.3 Si trasferisce infine a Venezia dove, libero da ogni servitù 
cortigiana, pubblica il Marescalco e la Cortigiana, commedia scritta durante il 
tumultuoso periodo romano, nel 1534.4 Come osserva Larivaille, non deve essere stato 
per caso se Aretino sceglie di pubblicare la Cortigiana per seconda, presentando 
quest’ultima le corti e i Signori in toni decisamente più irriverenti di quelli usati nel 
Marescalco.5 La nuova vita che Aretino intraprende a Venezia si ripercuote, infatti, 
anche sulle proprie scelte letterarie. In cerca di un pubblico più internazionale torna 
alla commedia solo nel 1542, facendosi conoscere e apprezzare grazie a lavori di altro 
genere, quali: i Ragionamenti, un rovesciamento dissacrante del Cortegiano; una lunga 
serie di scritti religiosi e agiografici, con i quali Aretino cerca di ‘conferire alla propria 
vita un’onorabilità di buona lega’; e le Lettere, la cui elaborazione del tutto originale 
innalza l’autore a ‘secretario del mondo’.6  
 
Sinossi e particolarità della commedia 
La commedia del Marescalco si apre con l’apparente elogio del Principe e il parallelo 
biasimo del marescalco, cortigiano e risaputo omosessuale, che crede di dover sposare 
per ordine del proprio Signore, il duca di Mantova, una bella fanciulla dalla dote 
cospicua. Recita l’Istrione al quale il prologo è affidato: 
 
il magnanimo Duca di Mantova, essempio di bontà e di liberalità del nostro pessimo secolo, 
avendo un marescalco ritroso con le donne, come gli usurai con lo spendere, gli ordina una burla, 
per via de la quale gli fa tôr moglie con nome di quattro milia scudi di dota, e strascinatolo in 
casa del gentilissimo Conte Nicola, albergo di vertù e rifugio de i vertuosi, sposa per forza un 
fanciullo che da fanciulla era vestito. E scopertosi lo inganno, il valente uomo ne ha più 
allegrezza nel trovarlo maschio che non ebbe dolore credendolo femina. Ora se si pecca 
mortalmente a non dare un cavallo a quel venerabile castrone, che non ha paura d'essere un 
cujum pecus […].7 (Prologo) 
 
In un solo paragrafo, Aretino concentra tutti gli elementi della commedia che vuole 
rappresentare: la sessualità del protagonista; la beffa ordita dal Duca sotto forma di 
matrimonio; l’agnizione finale; e l’ambientazione cortigiana. Alla sessualità del 
                                                 
3 Purtroppo questa prima versione del Marescalco è andata perduta e il testo in nostro possesso è quello 
rimaneggiato da Aretino in occasione della sua pubblicazione a Venezia nel 1534. Sulla datazione del 
Marescalco e i problemi relativi alla prima e seconda versione si veda P. Aretino, Il Marescalco, in: Teatro, a 
cura di Rabitti, Boccia & Garavelli, tomo II, Roma, Salerno, 2010, pp. 11-21 e G. Da Pozzo, ‘L’Aretino, il 
“Marescalco”, e i cavalli’, in: Medioevo e Rinascimento veneto, con altri studi in onore di Lino Lazzarini, a 
cura di A. Limentani, Padova, Antenore, 1979, pp. 148-151. Da Pozzo ricostruisce anche il contesto storico 
della commedia dell’Aretino, compreso l’atteggiamento ambiguo del Gonzaga nei confronti di Giovanni delle 
Bande Nere (ivi, pp. 146-147). 
4 Secondo Larivaille la prima edizione del Marescalco, benché datata ‘del mese di febraro’ 1533, è stata in 
realtà pubblicata nel febbraio dell’anno successivo, pochi mesi prima della Cortigiana. Aretino, Il 
Marescalco, cit., p. 11.  
5 Ivi, p. 15  
6 Ivi, pp. 14-15. Per un approfondimento sulla vita e le opere di Aretino si rimanda a: P. Larivaille, Pietro 
Aretino fra rinascimento e manierismo, Bulzoni, Roma, 1980; per la sua produzione teatrale, M. Baratto, 
‘Commedie di Pietro Aretino’, in: Idem, Tre saggi sul teatro, Venezia, Neri Pozza, 1964, pp. 69-155. Il 
rapporto tra Aretino e le Corti italiane è invece discusso da Ferroni, ‘Pietro Aretino e le corti’, cit., pp. 23-
48. 
7 Inoltre, i riferimenti al testo della commedia, tratti dall’edizione critica della già citata Salerno Editrice, 
saranno indicati in parentesi con l’atto in numeri romani e in numeri arabi la scena e il paragrafo 
(quest’ultimo secondo la divisione proposta da Petrocchi, edizione Mondadori, e accolta nell’edizione della 
Salerno).  



68 
 

protagonista si allude ripetutamene: (1) nel rapporto con le donne, ‘ritroso con le 
donne, come gli usurai con lo spendere’ (2) nell’adesione contro voglia prima all’ordine 
del Duca, ‘sposa per forza’, e poi al sollievo provato nello scoprire la vera identità della 
sposa; e (3) negli appellativi dati al Marescalco, ‘venerabile castrone’, ‘cujum pecus’, 
ovvero bestione, e lo stesso ‘marescalco’, non un nome proprio (con cui al contrario 
molti altri personaggi sono identificati, per esempio: Giannicco, Carlo, Ambrogio, ecc.) 
ma la sua professione, stalliere di corte, dedito ai cavalli e alle bestie. In posizione 
almeno apparentemente antitetica al Marescalco, viene omaggiato il Duca di Mantova: 
‘esempio di bontà e di liberalità del nostro pessimo secolo’. Ma anche tale omaggio si 
presenta ambiguo: non è infatti chiaro se il Duca con il suo esempio confermi il ‘pessimo 
secolo’ o piuttosto ne rappresenti l’eccezione.8 Infine, il tema del matrimonio è 
presentato in una prospettiva meramente economica, e quindi comica: ‘moglie con 
nome di quattro mila scudi di dota’.  
 L’agnizione, la sodomia, e la discussione su vantaggi e svantaggi del matrimonio 
costituiscono dei topoi tradizionali della commedia rinascimentale, ma nell’opera di 
Aretino essi vengono ‘svuotati’.9 Innanzitutto, il pubblico viene informato da subito della 
sorpresa finale che attende il Marescalco che si ritrova sposato ad ‘un fanciullo, che da 
fanciulla era vestito’. L’agnizione non potrà più essere svelata nel corso della narrazione 
privando così la commedia di uno degli espedienti più efficaci che ne ravvivano di solito 
lo svolgimento diegetico.10 Tale scelta ha una duplice funzione. Da un lato, sembra 
confermare le illazioni dell’Istrione sulle preferenze sessuali del protagonista il quale, 
per l’appunto, scoperta la vera identità della sposa ‘ha più allegrezza nel trovarlo 
maschio’ che nel trovarlo ‘femina’. Dall’altro, permette di spostare l’attenzione del 
pubblico dalla ‘ritrosia’ del Marescalco ad assecondare l’ordine del Duca ai tentativi per 
convincerlo da parte degli altri cortigiani. Questi ultimi, al contrario del pubblico, sono 
gli unici a non conoscere davvero la natura burlesca dello sposalizio.11 Un’ultima 
particolarità della commedia è che la vicenda, pur coinvolgendo personaggi e ambienti 
cortigiani, si consuma in città, all’ombra dal ‘Castello’ e dal suo ‘Signore’: né la corte, 

                                                 
8 L’ambiguità dell’omaggio al Signore di Mantova si ripresenta anche all’interno della commedia. Il 
cortigiano Ambrogio commentando l’opinione positiva che Jacopo, altro cortigiano, ha di Federico Gonzaga, 
sembra essere concorde: ‘tu parli da savio, ma non sarebbe di Gonzaga, se non fosse buono, umano e 
liberale’ (III, 9). Tuttavia, i due avevano affermato in precedenza: Ambrogio, ‘Sempre i signori fanno bene a 
chi no ’l merita, o a chi no ’l conosce’; Jacopo, ‘I signori fanno de le altre cose più triste’ (I, 3). La 
contraddizione è evidente e finisce per sminuire i loro elogi. Inoltre, nella scena precedente Ambrogio in un 
soliloquio si scaglia contro le corti e i suoi padroni (III, 8, 1).  
9 Sul matrimonio, questione ampiamente dibattuta nel corso del Rinascimento, si veda, R. Leushuis, Le 
mariage et l’‘amitié courtoise’ dans le dialogue et le récit bref de la Renaissance, Firenze, Olschki, 2003, 
p. 48 e nel caso specifico del Marescalco M. Sherberg, ‘Il potere e il piacere: la sodomia del Marescalco’ in: 
La rappresentazione dell’altro nei testi del ‘500, a cura di S. Zatti, Lucca, Pacini Fazzi, 1998, pp. 102-103. 
10 Nel mancato sfruttamento dell’agnizione Ferroni vede una ‘continua svalutazione […] svuotamento e 
rovesciamento’ del meccanismo comico, G. Ferroni, ‘La costrizione al teatro: il Marescalco’, in: Idem, Le 
voci dell’Istrione. Pietro Aretino e la dissoluzione del teatro, Napoli, Liguori, pp. 71-72, nota 1. 
11 Tra i personaggi che partecipano direttamente al dramma del protagonista, solo Giannicco, il garzone del 
Marescalco, e Ambrogio sembrano avere una qualche percezione che il matrimonio sia in realtà una burla, 
pur non sapendolo per certo: per il primo (II, 4) e (III, 3, 1); e per il secondo (III, 9, 1). Non a caso, 
Giannicco e Ambrogio si differenziano dagli altri personaggi in scena: il primo, intelligente quanto 
impertinente, si prende gioco del Pedante, ordendo ai suoi danni una beffa nella beffa (II, 1 e 2); il secondo 
è l’unico tra i cortigiani ad esprimersi contro l’ordine del Duca denigrando il matrimonio e le mogli e 
tessendo l’elogio di Venezia (V, 2).  



69 
 

intesa come luogo fisico, né il Duca compaiono mai.12 Tutti questi elementi giocano un 
ruolo importante nella definizione del potere cortigiano e sono tra loro collegati. 
Partiamo pertanto dall’analisi della sessualità del protagonista. 
 
Le allusioni alla sessualità del Marescalco 
L’Istrione apostrofa il Marescalco con epiteti bestiali, comunemente attribuiti ai 
sodomiti, che precisano il senso della ritrosia del protagonista nei confronti delle 
donne.13 Il pubblico è infatti indotto a ritenere il Marescalco un sodomita e questa 
diventa la ragione apparente della sua riluttanza al matrimonio come della beffa stessa. 
Anche gli altri protagonisti della commedia condividono questa opinione, associando 
spesso il Marescalco alle bestie. Il suo garzone, per esempio, dice: ‘(p)ure si dice che voi 
siete una bestia, padrone, a non tor (moglie)’ (III, 3); e così, Messer Jacopo, che 
riferendosi alla cocciutaggine del Marescalco nel rifiutare l’ordine del Duca, commenta: 
‘che bestiaccia! Mi par così vedere che questa pratica lo farà cacciare in malora’ (I, 2). 
La Balia, unico protagonista femminile dell’opera, descrivendogli un sogno in cui un 
uomo molesta un uccello, lo interpreta così: ‘(l)’uccellino che cantava è il tuo ragazzo 
(Giannicco), che dolcemente ti ragionava de la moglie, l'uomo bestiale sei tu’, per poi 
esortarlo ad abbandonare le sue ‘gioventudini’ (I, 6). Questi passaggi, che fornisco a 
puro titolo di esempio, sottolineano come tutti alludano alle pratiche sessuali del 
Marescalco e che pertanto quest’ultime siano viste come la vera causa della sua ritrosia. 
Tuttavia, a ben vedere, non c’è un solo passo della commedia dal quale si possa inferire 
con sicurezza che il Marescalco sia effettivamente un sodomita.14 Inoltre, nessun 
personaggio, tranne forse la Balia, sembra davvero interessato alla questione, tant’è 
vero che né la sua cocciutaggine né una sua ambigua quanto maldestra ammissione ad 
un passo d’altare (5, 10, 3) impediscono la celebrazione della cerimonia nuziale voluta 
dal Signore. Per questa ragione, il centro dell’azione non è tanto la sessualità del 
Marescalco, che resta indeterminata e ininfluente, quanto la campagna di convincimento 
perseguita con altrettanta cocciutaggine dagli altri personaggi affinché egli assecondi il 
volere del Signore di Mantova. Da questi tentativi emerge, infatti, la natura del potere 
che il Duca esercita su tutti i cortigiani.15 
 
Il rapporto tra cortigiani e la natura del potere del Duca 
Nonostante la risaputa bestialità del Marescalco, tutti i cortigiani si prodigano per 
convincerlo a sposarsi. Essi giustificano questi sforzi in nome dell’amore e dell’amicizia 
che dicono di nutrire nei suoi confronti. Tra questi i più attivi sono il Conte e il 
Cavaliere, i quali più volte affrontano il protagonista: 
 
  

                                                 
12 Ci sono solo tre occorrenze nella commedia in cui alcuni personaggi accennano al Castello come luogo al 
di fuori della scena (II, 8; III, 5; III, 9). 
13 Sulle connotazioni bestiali della sodomia nel Cinquecento e non solo si veda Sherberg, ‘Il potere e il 
piacere’, cit., p. 109, nota 6. Per quanto riguarda la percezione della sodomia a Venezia, città in cui Il 
Marescalco viene pubblicato, si rimanda a G. Ruggiero, The Boundaries of Eros: Sex Crime and Sexuality in 
Renaissance Venice, New York-Oxford, Oxford University Press, 1985, pp. 109-145.  
14 Come osserva Sherberg, persino sulla sua ‘ritrosia con le donne’, con cui l’Istrione lo presenta per la 
prima volta al pubblico, il Marescalco dimostra in realtà di avere invise le mogli (I, 2, 2 e III, 5, 1) e non già 
tutto il genere femminile del quale al massimo critica la volubilità e superficialità (II, 3; V, 2, 4-9). Cfr. 
Sherberg, ‘Il potere e il piacere’, cit., p. 98. 
15 Cfr. ivi, p. 104.  



70 
 

CONTE: Maestro, (a) io ti vo' bene, et a gli amici si vuol dar sempre ottimi consigli. […] Di’ poi 
che io non te l’abbia detto; tu deveresti pur sapere ed avere inteso da ciascuno, che (b) non c’è 
se non un Duca di Mantova al mondo, e che solo egli fra prencipi dona, accarezza e fa grandi i 
servitori, e non vesteno così i primi gentil’uomini del Papa, né de lo Imperadore, come vesti tu 
[…]. E vaglion più le amorevoli parole di sua Signoria, che i fatti de gli altri; e se la sua umanità 
non ci facesse ognuno compagno, non ardiresti stare in su ‘l tirato di ciò che ti comanda. 
CAVALIERE: Il Conte ti favella da vero amico. (IV, 3, 3-4)16 

 
In questo passo, il Conte descrive, quasi in termini erotici, la logica dello scambio che 
caratterizza il rapporto Signore-cortigiani: il Signore ‘accarezza’ i propri sudditi 
provvedendo alle loro necessità come nessun altro principe e, di conseguenza, i 
cortigiani non stanno ‘in su ‘l tirato’, cioè assecondano i suoi ordini. La logica dello 
scambio funziona ovviamente anche all’inverso, come avverte nello stesso dialogo il 
Conte rivolto al protagonista: ‘se il Signore intende questa tua fantasticheria […] ti 
caccerà, e basta’ (ivi).  
 Anche Messer Jacopo cerca di convincere il Marescalco alle nozze e per essere più 
convincente, decide di portare con sé il figlio, a mo’ di dimostrazione vivente di 
quanto i figli siano tra le gioie più grandi del matrimonio:  
 
Io che ho tenuto lunga pratica con il Marescalco, non potrei, se ben volessi, tener collera seco, 
ché (a) invero egli è uomo gentile e merita d'essere amato; io […] voglio […] e con l'esempio, e 
con il testimonio di questo mio figliuol maggiore riconciliarmi seco, e costringerlo a torla (la 
promessa sposa) per amore, a ciò che non gli fosse fatta tor per forza, non gne ne avendo poi né 
grado, né grazia. (V, 1) 
 
Terminato l’elenco di benefici che si hanno nell’avere un figlio, si rivolge al Marescalco 
retoricamente: 
 
Et avendo […] tu un (figlio) simile, (b) non lo averesti caro, come hanno i vertuosi la liberalità 
del nostro Signor Duca? (V, 1) 
 
Tutti e tre i personaggi si interessano alla sorte del protagonista per amore e amicizia.17 
Confrontando queste due scene emerge anche un altro elemento di continuità. In 
entrambi i dialoghi, infatti, si ripete la stessa struttura che nelle citazioni ho 
contrassegnato con le lettere (a) e (b). Ad ogni momento (a), nel quale si riafferma 
l’amicizia e la stima nei confronti del protagonista, corrisponde un momento (b), in cui 
ad essere lodato è il Gonzaga. I cortigiani accompagnano ogni considerazione sul 
Marescalco alle virtù e magnanimità del Duca. In altre parole, il rapporto di amicizia tra 
cortigiani è sempre vissuto all’ombra del Signore. Questa prospettiva è confermata dal 
Conte il quale dice del Duca: ‘se la sua umanità non ci facesse ognuno compagno, (tu) 
non ardiresti stare in su 'l tirato di ciò che ti comanda’. Il significato immediato del 
passo è evidente: se il Signore non fosse tanto magnanimo da trattarci tutti alla stessa 
stregua tu non oseresti contraddirlo. Tuttavia significa anche che è l’umanità del Duca a 

                                                 
16 Tutti i corsivi nelle citazioni dell’opera sono miei. 
17 Se Jacopo appare più sincero del Conte e del Cavaliere nel dichiarare la propria stima ed amicizia verso il 
Marescalco si deve anche alla gerarchia dei ruoli a corte. Il Conte e il Cavaliere appartengono infatti alla 
parte alta della gerarchia cortigiana, più vicini al Signore, mentre Messer Jacopo si trova collocato più in 
basso ma anche più vicino al ruolo occupato dal Marescalco. Per un’analisi sulla gerarchia nella commedia si 
veda Da Pozzo, ‘L’Aretino’, cit., pp.158-163. 



71 
 

rendere i personaggi della commedia ‘compagni’. Infatti, di fronte al rischio che la 
magnanimità del Signore venga meno, si dissolve anche il rapporto diretto tra cortigiani. 
È il caso del Conte e del Cavaliere i quali, all’ennesimo rifiuto del Marescalco, 
reagiscono sostituendo all’amicizia le minacce: 
 
CONTE: […] Riferiremo la tua asinarìa al Signore; e s’egli ci commette che ti caviamo gli umori 
del capo, faremo il debito. 
CAVALIERE: Tu fusti sempre un cavallo, e s’egli stesse a me, ti tratterei da quel che sei. (IV, 3, 8) 

 
Il cambio di strategia da parte dei due cortigiani rivela la pretestuosità dello stesso tema 
matrimoniale. La ragione per cui i due personaggi tentano a più riprese di convincere il 
Marescalco non risiede nella bontà del matrimonio o nell’amicizia per il protagonista, 
ma nell’esecuzione degli ordini del Duca e nei vantaggi personali che da questa 
derivano.18 Quando qualcuno ‘si tiene in sul tirato’ con il Duca, come nel caso del suo 
marescalco ritroso, si rompe il rapporto sia con il proprio Signore che con gli altri 
cortigiani. 

Per questa ragione, anche gli insulti che il Conte e il Cavaliere lanciano contro il 
Marescalco assumono qui una veste nuova. Mentre il pubblico, istruito dall’Istrione circa 
le pratiche omoerotiche del protagonista, collega questi epiteti alla sua sessualità, essi 
descrivono anche la riluttanza del protagonista ad assecondare l’ordine del Duca. Il 
Conte e il Cavaliere, infatti, contrappongono la bestialità del Marescalco all’umanità del 
Duca e della sua corte. Pertanto, da un lato, ci sono i cortigiani legati al loro Signore da 
una logica dello scambio sempre descritta in termini erotici: il Duca che ‘dona, 
accarezza […] i propri servitori’; i cortigiani che vogliono aiutare il protagonista perché 
lo amano; lo stesso Marescalco che all’inizio interpreta lo scherzo ordito dal Signore 
come ‘segno d’amore’ (I, 6). Dall’altro, ci sono il protagonista e la sua sessualità 
animalesca che lo pone al di fuori della corte in quanto ritroso, refrattario ad accettare 
l’amore (e gli ordini) del Signore. Ed è su questa dicotomia che la satira di Aretino si 
dispiega pienamente, ribaltando le parti. 
 
La corte e le donne 
In un dialogo con Giannicco, anche la Balia, come quasi tutti i cortigiani, elogia il 
Signore di Mantova. La donna aggiunge che il Duca, nel dar moglie al Marescalco, 
fornisce un esempio positivo a tutti quei ‘ghiottoni’ che per le loro ribalderie − 
chiaramente di natura sessuale − dovrebbero essere arsi al rogo.19 Giannicco, forse 
perché colto sul vivo, essendo stato presentato dall’Istrione alla fine del prologo proprio 
come ‘ghiottone’, interviene su questo punto avvisando la Balia che sarà lei ad essere 
balzata, ovvero beffata:  

 
G.: Voi sarete balzata. 
B.: Chi mi balzerà? 
G.: Tutta la corte. 
B.: Perché? 

                                                 
18 Cfr. Sherberg, ‘Il potere e il piacere’, cit., p. 103. 
19 Vale la pena notare che a Venezia erano chiamati ‘cortigiani’ proprio ‘i ghiotti’ insieme agli ‘sviati, i 
ladroncelli, gli sbricchi e simili taglia-borse’, come lo stesso Aretino fa dire a Nanna, protagonista del 
Dialogo nel quale la Nanna insegna a la Pippa, pubblicato nel 1536. P. Aretino, Sei giornate: Ragionamento 
della Nanna e della Antonia (1534); Dialogo nel quale la Nanna insegna a la Pippa (1536), a cura di G. 
Aquilecchia, Bari, Laterza, 1969, p. 234. 



72 
 

G.: Perché è nimica de le donne. (II, 4) 
 
Non è la prima volta che il ragazzo sembra conoscere o intuire il finale a sorpresa che 
attende il Marescalco ma qui, contestando le affermazioni della Balia, dimostra ancora 
una volta che il matrimonio non serve a sanare una situazione moralmente riprovevole 
ma semmai a confermarla, essendo un matrimonio tra due uomini. Inoltre, la 
motivazione con cui Giannicco giustifica l’avvertimento ai danni della Balia getta una 
nuova luce sul contrasto corte-Marescalco che abbiamo definito. Il matrimonio non può 
avere alcun valore esemplare perché ‘tutta la corte’ è misogina, ‘nimica delle donne’. 
La giustificazione del garzone è interessante anche per il rimando testuale in essa 
contenuto.  
 Nella Calandria di Bernardo Dovizi da Bibbiena (1470-1520) ritroviamo, infatti, la 
stessa caratterizzazione della corte. Lidio, protagonista della commedia, e il servo 
Fessenio incontrano Polinico, pedagogo di Lidio e prototipo del personaggio del Pedante 
di Aretino. Polinico cerca di dissuadere Lidio dall’amore che prova per una donna 
romana. Gli argomenti adotti dal pedagogo sono ancora una volta la volubilità e 
infedeltà delle donne. Fessenio però lo interrompe accusandolo di conformarsi ‘al viver 
d’oggi’. Incautamente il pedagogo chiede in quale modo e così risponde il servo: 
 
FESSENIO: Nell’ essere inimico delle donne, come è quasi ognuno in questa Corte la corte 
romana]: e però ne dici male. E iniquamente fai. 
LIDIO: Dice il vero Fessenio: perché laudar non si può quel che tu hai detto di loro, per ciò che 
sono quanto refrigerio e quanto bene ha il mondo, e sanza le quali noi siamo disutili, inetti, duri 
e simili alle bestie. 
F.: Che bisogna dir tanto? Non sappiàn noi che le donne sono sí degne che oggi non è alcuno che 
non le vadi imitando e che volentieri, con l'animo e col corpo, femina non diventi? (I, 2)20 
 
Come la corte mantovana descritta da Giannicco, anche quella romana ha invise le 
donne e, tuttavia, tutti le imitano (e volentieri) nell’animo e nel corpo. Il discorso di 
Giannicco si accorda perfettamente a quello di Fessenio, non solo perché la corte 
mantovana ha nei confronti delle donne lo stesso pregiudizio ma anche perché, come 
alla corte romana, Duca e cortigiani si comportano come donne, nell’animo e nel corpo.  
 In un dialogo con lo Staffiere di corte, il Marescalco già sull’orlo della disperazione 
alla prospettiva di doversi sposare, così descrive il proprio Signore: 
 
Io credo a Dio, e questi Signori hanno di strani capricci […]. Se io volessi moglie col dotarla del 
mio, e ricercassi il suo favore per mille mezzi e con centomila supplicazioni, non l'averei mai; e 
perché io non la voglio, me la vuol dar per forza: eglino sono come le donne, le quali corrono 
dietro a chi le fugge, e fuggono chi le seguita, e non hanno altro piacere che far disperarle i 
poveri servitori. (II, 3)  
 
Se il comportamento del Duca viene associato alla volubilità femminile, anche quello 
che i cortigiani assumono al suo cospetto non è da meno. Il Pedante, che al contrario 
del Marescalco non nasconde le proprie preferenze sessuali per i suoi discepoli, descrive 
il proprio rapporto con il Signore in termini persino più espliciti di quelli che abbiamo 
visto utilizzare dal Conte:21 

                                                 
20 B. Dovizi, La Calandria, a cura di G. Padoan, Padova, Antenore, 1985, p. 76. I corsivi sono miei. 
21 Che il Pedante sia un sodomita (attivo e passivo) è provato da numerosi passaggi ben più espliciti di quelli 
sul e del Marescalco, se non fosse altro che a pronunciare frasi a doppio senso o esplicite dichiarazioni è il 



73 
 

Ne le intestine, ne le viscere, ne lo utero mi hanno penetrato le accoglienze che mi ha fatto sua 
eccellentissima Signoria. (III, 10) 
 
Come in una penetrazione anale − ‘intestine’, ‘viscere’, e ‘utero’ nelle parole del 
Pedante − il Signore agisce da soggetto attivo mentre il cortigiano da attore passivo. 
L’immagine del potere cortigiano che ne scaturisce è quella di un Duca capriccioso le cui 
voglie sono ben volentieri assecondate dai suoi cortigiani. 

Come si vede, le idee espresse da Fessenio nella Calandria trovano puntuale 
conferma nel Marescalco e ci permettono di estendere la critica di Aretino alla corte di 
Mantova anche a quella romana, che l’autore aveva abbandonato pochi mesi prima.22 Si 
comprende ora una delle ragioni per cui il Duca è assente dalla scena teatrale. Lo zelo 
con cui quasi tutti i cortigiani eseguono i suoi ordini e desideri non rende la sua presenza 
necessaria. Inoltre, la sua assenza, come quella della Corte, intesa come luogo fisico, 
contribuisce a liberare la commedia da una costrizione geografica: data la natura del 
potere cortigiano, essa potrebbe aver luogo in qualsiasi altra corte, quella romana per 
prima.23  
 
Conclusioni 
Nel prologo l’Istrione presenta al pubblico la ritrosia del Marescalco come la causa 
attorno a cui ruota tutta la commedia. La sua caparbietà nel non accettare la sposa 
offertagli dal Duca viene da subito imputata alle sue preferenze sessuali. Tuttavia, come 
abbiamo dimostrato, le sue presunte pratiche sessuali non trovano mai conferma 
definitiva sulla scena né la sua caparbietà serve davvero ad evitare la cerimonia 
nunziale. Inoltre, l’agnizione finale svuota di significato la stessa questione 
matrimoniale in quanto la scoperta che la promessa sposa è in realtà un ragazzo non 
sana una situazione moralmente riprovevole ma semmai la assolve. Se la sessualità del 
Marescalco e il matrimonio risultano del tutto ininfluenti agli esiti della commedia, ne 
consegue che il bersaglio polemico della beffa è un altro. Il centro della commedia, 
infatti, è strutturato, sin dal prologo, dalla campagna di convincimento organizzata dagli 
altri cortigiani che autonomamente, cioè lontano dal Duca e dal suo Castello, si 
profondono volentieri nel tentativo di persuaderlo ad assecondare l’ordine del loro 
Signore. La ritrosia del Marescalco a sposarsi viene vista come un atto di ribellione nei 
confronti del Duca e quindi giudicata perversa tanto quanto la sua sessualità. Alla fine 
però è l’accomodarsi alla volontà del Principe a coincidere con un vero e proprio atto di 
sottomissione sessuale che coinvolge tutti. Per questo, la beffa colpisce tutti i 
personaggi in scena e non già il solo Marescalco:24  

                                                                                                                                                     
Pedante stesso; si vedano a titolo di esempio: II, 1, 2 e 9; III, 10. Sulla figura del pedante come personaggio 
comico rimando a A. Stäuble, ‘Parlar per lettera’. II pedante nella commedia del Cinquecento e altri saggi 
sul teatro rinascimentale, Roma, Bulzoni, 1991. 
22 Il riferimento testuale alla Calandria non costituisce la sola menzione fatta da Aretino alla corte romana e 
alla propria esperienza personale a Roma, si veda per questo: II, 5 e IV, 3. 
23 L’unico personaggio a schierarsi dalla parte del Marescalco ritroso è Ambrogio, che dopo un pallido 
tentativo di convincerlo a sposarsi, finisce per fornire un resoconto dettagliato degli svantaggi che si hanno 
a prender moglie. Non è allora un caso che Aretino faccia pronunciare proprio a questo personaggio l’elogio 
di Venezia e dei suoi Signori (II, 5). 
24 Il fatto che tutti i protagonisti della commedia finiscano per essere vittime della burla ordita dal Duca non 
doveva stupire il pubblico veneziano. Infatti, è stato rilevato come nella Venezia rinascimentale ci fosse la 
tendenza, unica nel panorama europeo dell’epoca, a giudicare più riprovevole il ruolo giocato dal soggetto 
attivo di un rapporto omoerotico, in questo caso il Duca, che quello di chi vi si assoggettava, ovvero i suoi 
cortigiani. Dall’analisi, compiuta da Guido Ruggiero, dei processi condotti dalla Repubblica di Venezia 



74 
 

 
CONTE: Adunque noi ci siamo stati? 
CAVALIERE: Stati ci siamo, ah, ah, ah! 
AMBROGIO: Ora sì, che ci potiamo chiamare babbioni mantovani, ah, ah, ah! (V, 10, 8) 
 
Pertanto, se l’opera si apre con l’apparente elogio del Signore e il parallelo biasimo del 
suo marescalco, essa si evolve invertendo progressivamente le parti: ad un Marescalco 
che vive serenamente la propria sessualità − qualunque essa sia − e che, pertanto, non 
vuole accettare il matrimonio, si contrappongono cortigiani che vivono e si rapportano 
tra loro solo in una logica di mero scambio. È in questo quadro che l’ironia di Aretino 
centra il suo vero bersaglio: giocando sull’omosessualità del protagonista, a tutti nota e 
causa della burla stessa. La commedia finisce così per tratteggiare in modo preciso ma 
impietoso la reale natura dei rapporti tra cortigiani all’ombra del loro Signore, non solo 
alla corte di Mantova ma, grazie ad un felice rimando intertestuale alla commedia del 
Bibbiena, anche alla corte di Roma che Aretino aveva da poco abbandonato. 
 
 
  

                                                                                                                                                     
contro i sodomiti, emerge tale tendenza nelle condanne inflitte dai magistrati veneziani: ‘the passive male 
was held to be less culpable for his acts and, therefore, normally escaped the death penality of his active 
partner’ (G. Ruggiero, The Boundaries of Eros, cit., p. 145). Ciò dimostra ancora una volta quanto ambiguo 
sia l’elogio a Federico Gonzaga che Aretino fa recitare all’Istrione nel Prologo: ‘esempio di bontà e di 
liberalità del nostro pessimo secolo’. 



75 
 

Parole chiave 
Pietro Aretino, Marescalco, potere, sodomia, corte, beffa 
 
Andrea Polegato sta completando la tesi dottorato in letteratura italiana all’Indiana 
University, Bloomington. Si occupa di letteratura rinascimentale e filosofia politica. La 
tesi di dottorato tratta dei primi scritti amministrativi e diplomatici di Niccolò 
Machiavelli (1498-1512) con l’obbiettivo di definire il linguaggio politico in uso presso i 
funzionari della Repubblica di Firenze e il suo influsso sul pensiero machiavelliano 
maturo. Si interessa anche di comparazione tra Rinascimento italiano e Cina antica. Su 
questo tema, ha copubblicato un articolo che analizza i film ‘Il mestiere delle armi’ e 
‘Cantando dietro i paraventi’ di Ermanno Olmi; ha inoltre ideato e insegnato un corso 
sull’arte della guerra che mette a confronto Machiavelli e il suo corrispettivo cinese, 
Sunzi. 
 
1020 East Kirkwood Ave. 
Ballantine Hall 642 
Bloomington, IN 47405 (USA) 
apolegat@indiana.edu 
 
SUMMARY 
Representation of Courtly Power in the Marescalco of Pietro Aretino 
This article addresses a particular form of power, courtly power, displayed by Pietro 
Aretino in his play Il Marescalco (the Stablemaster). Aretino’s perspective is particularly 
interesting because he is probably the only intellectual in fifteenth- and sixteenth-
century Italy who managed to emancipate himself from any political influences. From 
this privileged position, Aretino’s play describes the relationship between the monarch 
and his courtiers and the real nature of the legitimization of power. Indeed, the 
character of the Duke of Mantua never appears on stage despite his role in organizing 
the prank against the protagonist, the Stablemaster. In this way, the audience’s focus is 
mainly on the courtiers and their zeal in carrying out the Duke’s orders. Aretino also 
chooses to set his play in the center of the city of Mantua rather than in the Court. The 
twofold absence of the Duke and the Court on stage underscores the real nature of 
courtly power. According to Aretino, its legitimacy lies primarily in the courtiers’ passive 
attitude towards their ruler and in their attempts to favor him rather than in his direct 
intervention. Furthermore, while power is generally seen as a purely masculine domain, 
Aretino turns this idea upside-down in a very original way, by describing the passive 
attitude of the courtiers towards their master as a homosexual intercourse and the 
courtiers themselves as woman-haters. 
 
 



76 
 

 

URN:NBN:NL:UI 10-1-114278 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Giuseppe Conte, una voce in viaggio da 
quarant’anni 
 
 
Carlo Giordano 
 
 
Giuseppe Conte è un poeta, romanziere e saggista italiano, nato nel 1946 a Imperia, in 
Liguria. Laureatosi in estetica nel 1968 presso l’Università Statale di Milano, negli anni 
Settanta ha intrapreso un percorso poetico letterario al quale è rimasto fedele e 
coerente lungo i decenni seguenti, che lo hanno consacrato come uno dei grandi nomi 
della poesia italiana, riconosciuto anche all’estero. E del resto la sua ricerca poetica lo 
ha condotto spesso fuori dei confini patrii, alla ricerca di quei miti, di quelle radici 
arcane che in ogni angolo della terra permettono agli umani di riconoscersi parte della 
stessa specie. Ricordiamo a tal proposito la raccolta di poesie Canto d’Oriente 
d’Occidente (Milano, Mondadori, 1997). 

Gli esordi nella repubblica delle lettere risalgono quindi agli anni Settanta con 
alcune raccolte come Il processo di comunicazione secondo Sade (1975), L’ultimo 
autunno bianco (1979), L’oceano e il ragazzo (1983). In queste poesie si avverte subito 
netta la distanza presa da Conte dagli autori delle neo-avanguardie, la sua diffidenza 
verso quegli sperimentalismi che nel decennio precedente avevano rivestito un ruolo 
molto importante nel mondo della poesia. Le sue prese di posizione continuano ancora 
oggi a tenere accesi diversi dibattiti, rinfocolando polemiche e contrasti con altri poeti 
ed intellettuali italiani, altrettanto affermati e combattivi (come per esempio il 
compianto Edoardo Sanguineti). 

La poesia di Conte da sempre va alla ricerca del mito, del sacro, del simbolo che si 
cela dietro storie esemplari, di un linguaggio che aspira ad essere sentito e ripreso al di 
fuori dell’Europa, innervato dall’infinita ricerca della sacralità del vivere e innestata su 
di un materialismo mutuato da D.H. Lawrence e Bataille, per non parlare di Foscolo e 
Leopardi. 

Verso la metà degli anni Novanta insieme ad altri poeti italiani (Tommaso Kemeny, 
Stefano Zecchi ed altri) dà vita a numerose iniziative culturali, anche di grande 
risonanza mediatica e caratterizzate da una forte connotazione simbolica e politica, 
come l’occupazione della Basilica di Santa Croce a Firenze e l’organizzazione di festival 
di poesia, e contribuisce alla definizione della poetica ‘mitomodernista’ redigendo il 
manifesto del mitomodernismo e alla costituzione di un movimento non organizzato che 
ha attirato nel suo campo gravitazionale diversi autori contemporanei. 

Il mitomodernismo si configura come un tentativo di ristabilire il primato etico e 
spirituale della poesia. Come dice lo stesso autore il mitomodernismo, ‘è stato una 
corrente di energia precorritrice. Ha rimesso in circolazione, in maniera problematica e 



77 
 

aperta, i temi del mito e della bellezza oggi praticati da tutti e in tutte le salse e 
usurpati persino da quelli che li disprezzavano’. 

La sua poesia con gli anni ha assunto un respiro più narrativo, 
contemporaneamente ad un crescente impegno nella prosa (i romanzi Primavera 
incendiata (1980), Equinozio d’autunno (1987), La casa delle onde (2005), Il male veniva 
dal mare (2013), tra i tanti), inglobando più realtà, diversi stili, facendosi voce civile, 
‘inascoltata e controcorrente’. 

La voce di Conte, appassionata e vitale, talvolta sprezzante e insofferente, ma mai 
derisoria o al contrario consolatoria, affronta fin dagli esordi tematiche fondamentali, 
dal rapporto tra Oriente e Occidente all’Islam, dalla salvaguardia della natura alla crisi 
d’identità dell’Occidente, alle epifanie misteriose ed ineffabili del sacro nella nostra 
vita. Tematiche che in questi primi due decenni del terzo millennio si sono imposte 
all’attenzione pubblica mondiale con tutto il loro carico di nubi minacciose che gravano 
sul nostro futuro. 

Un consiglio per tutti coloro che lamentano l’assenza di voci forti ed impegnate 
nell’attuale letteratura italiana è proprio quello di leggersi la produzione di Conte ed 
appropriarsi della sua vitalistica fiducia nella poesia e nella sua forza per superare le 
prove che l’attualità offre all’uomo quotidianamente. Fiducia nella parola che diventa 
azione, rivolta e destino, sogno e avventura. Parola che modella la realtà. 

In ‘Non finirò di scrivere sul mare’, troviamo un chiaro esempio di queste due 
prospettive contiane: da una parte la ricerca del mito, del sacro, qui rappresentato dal 
mare, forse la sorgente originaria della personale simbologia di Conte, metafora delle 
profondità dell’animo, punto di partenza e di ritorno per tutti noi, e dall’altra l’impegno 
civile, incarnato in un’accorata difesa della natura e nella ricerca di una lirica 
‘ecologica’ in antitesi ad una letteratura malata di eccessivo antropocentrismo, 
attraverso una appassionata dichiarazione d’amore nei confronti del mare, una 
preghiera laica, una remissione, una resa senza condizioni al suo potere terapeutico e 
incantatore. 

Colpisce la personalizzazione dell’elemento acqueo, operazione già compiuta 
innumerevoli volte nella storia delle letterature, ma qui ciò che lo contraddistingue è la 
sua indifferenza ai destini umani, ai tentativi dell’uomo di imbrigliarlo, di lottizzarlo, 
alle sue immense navi che lo solcano in lungo e in largo da ormai qualche migliaio di 
anni. Conte evita qui qualunque antropomorfizzazione, nel tentativo di rendere uno 
sguardo extraumano, senza ridurlo, il mare, simbolo di libertà assoluta, a miserabile 
specchio dell’essere umano. 

I versi che la compongono richiamano l’eco di una mareggiata, di una costa 
spazzata dal mistral, di una granitica cattedrale schiaffeggiata dai marosi, e consegnano 
al lettore pagine di una poesia tersa come un diamante. 
 
 
Carlo Giordano 
Università di Utrecht, Dipartimento di Lingue, Letteratura e Comunicazione 
Trans 10, 3512JK, k. 1.16 
Utrecht (Paesi Bassi) 
G.C.Giordano1@uu.nl 
  



78 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-114279 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Giuseppe Conte, Ik zal blijven schrijven over de 
zee 
 
 
Vertaling: Annemart Pilon 
Redactie: Linda Pennings 
 
 
Nota dell’autore 
Questa poesia in quattro sezioni e con andamento sinfonico è stata scritta 
appositamente per l’occasione del Premio l’Olio della poesia. Dopo aver scritto due testi 
satirici, e a rischio di disincanto, sono tornato al movimento lirico, simbolico e mitico 
tipico del mio lavoro da oltre trent’anni. La prima idea del testo è balenata a Palma de 
Majorca, i primi versi sono stati scritti a Saint-Jean Cap Ferrat durante il locale Festival 
du livre de mer, e poi il lavoro è continuato tra La Spezia e Sanremo. Gli autori di cui ho 
maggiormente sentito gli echi scrivendo sono D.H. Lawrence, J.L. Borges e l’ultimo 
Mario Luzi. Alcune presenze hanno influito sul testo, quella di Paul Watson, tra i 
fondatori di Greenpeace, ascoltato a Cap Ferrat combattivo e piratesco in mezzo a 
giovani e bellissime aderenti di Sea Shepherd, quella della navigatrice Catherine 
Chabaud, ascoltata nella stessa occasione. Gli amici che mi hanno incoraggiato e a cui 
devo un ringraziamento particolare sono Margarita Moragues e suo marito Olivier, per i 
nostri discorsi sulla bellezza, Stefano Verdino, che mi ha ricordato la presenza di Wagner 
sul Golfo della Spezia, Giuseppe Sertoli che mi ha fatto leggere alcune pagine terse 
come il diamante di Elizabeth Bishop. 
 
Giugno 2009 
  



79 
 

1 
Ik zal blijven schrijven over de zee. 
Ik zal blijven bezingen 
wat in hem zo betoverend 
wat in hem zo afgrondelijk is 
zijn onmenselijke weidsheid 
zonder zwaarte, zonder echte grens 
zijn droogte zonder dorst, zonder graat 
zijn vormen die telkens veranderen 
onderworpen aan de wolken, aan de wind 
en aan de loop langs de hemel van de maan. 
Ik ken niets, er is niets  
dat tammer is en woester  
stiller en rauwer 
meegaander en opstandiger 
dan jij, zee. 
Je spreekt je graag tegen want je bent vrij 
en voor de vrijen. Je lacht graag 
onder het warme witte suizen van de levant 
je plundert graag met de vlagen van de zuidwester 
en huilt graag met uitgesneden zwarte oogleden. 
Je zag beschavingen passeren, hoevele? 
Ver voor de mensen en de staten 
ver voor de bergen en de bossen 
was jij daar. 
Je vierde je eenzame feesten. 
Je zag de triremen van de Carthagers 
de bewapende galeien van de Genuezen 
talrijk als sterren, hoog als torens 
de schepen die vluchtende Vikingen  
naar IJsland vervoerden, zoals Snorri 
Sturluson vertelde met zijn vaste metaforen. 
Je zag hoe het leven begint en hoe het eindigt, 
je zag de inktvissen en het koraal op de bodem 
schipbreukelingen en wrakken, goed en kwaad, 
je bent een oude cynische baas 
een te beminnelijke oude moeder 
je bent een incestueuze geliefde 
je bent een onanist, een asceet. 
 
En als je je tegenspreekt, is het omdat je vrij bent 
en voor de vrijen, je hebt de mens niet 
de kans gegeven je te omheinen, te verkopen 
je tot kavels, tot eigendom te maken 
je gaf bloemen van licht zonder vruchten 
je gaf rijkdommen, je gaf rouw 
maar nooit je hele zelf. 
Van jou kan niemand zeggen: je bent de mijne. 



80 
 

Je bent van iedereen en van een verbannen god. 
Je dient niet, buigt niet 
behalve voor de wet van de getijden 
die een kosmische metronoom heeft vastgesteld. 
Van jou houden de eenzamen, de wellustigen 
die in jou al het kronkelige 
al het kleverige vinden van het genot 
van jou houden de ongelovigen, de zoekers 
van goud en van niets, 
wezens die in de greep zijn van een waanzinnig 
verlangen het eeuwige te kennen door het heden 
van jou houden de dromers, de avonturiers, 
jij bent niet voor wie statisch is en voldaan 
van jou houden de wanhopigen, gevangen 
in een droom die nooit is uitgekomen. 
 
2 
Ik zal blijven schrijven over de zee. 
Want de zee is de sirenen, wier stem 
magneet van liefde duister 
ik graag zonder angst beluister 
ik die niets heb om naar terug te keren, geen Ithaka 
geen Penelope geen Telemachus die meer betekenen 
dan het gezang en de overtochten. 
Want de zee is de walvissen, wier lijven 
groot en druipend, onschuldig 
de onmetelijkste verlangens opwekken 
en dansen in de traagste 
zwaarste paring 
die op de planeet bestaat. 
Want hij is de golven, die opduiken en neerstorten 
die stampen en graven vanaf de horizon 
tot aan de kust, hij is het schuim dat strepen trekt 
in de zilte lucht 
hij is je dichtbij voelen 
bij het ontstaan van iedere wonde 
bij de eerste slagen van de tijd 
bij de eerste beslissing 
van een cel, 
of misschien een droom, ontwrichtend en fataal, 
om sterfelijk te zijn. 
 
3 
Ik ben uitgeput, ik ben beschadigd, maar 
ook zo zal het niet voorbij zijn, zee, 
ik verzeker je, zolang ik kan 
zal ik weer schrijven over een ochtend 
als deze dat je op de voorruit 



81 
 

van mijn auto, net aangeland in Nice, 
op me kwam afgestormd 
een en al helblauw en vlagen en zuchten en kreten 
zoals je dat vaak bent in de Engelenbaai 
de kleur van de mantel van Maria 
geschilderd door Fra Angelico, maar geworpen 
over takken van appel- en kersenbomen in bloei. 
Ik zal schrijven over wanneer jij 
stroperig en zwart en vol sterren draalt 
tussen kranen, silo’s, steigers en slepers 
zee van de haven, zee van de werklui 
omsloten door muren van containers 
doorsneden door pieren 
maar nog vol muziek, die rondzweeft 
zoals deze van verwoesting en van bloemen 
nieuwe bijenzwermen en nieuwe bries 
teruggevonden dauw, streling 
onder in de kloof van het niets 
deze, die opwelt uit ik weet niet waar van jou 
vannacht in de Golf van La Spezia. 
En ik zeg je dank, dank, dank, 
zee, Leven, Levenslust, 
liefdesredding die doet herleven 
ook na de dood door het vuur van de goden 
ontembaar verlangen naar altijd  
herboren leven. 
Het zal niet voorbij zijn. 
 
4 
Ik zal schrijven over je ziel 
aan stukken in de plastic zakken 
van wie je vergiftigt, je ontvolkt 
van wie je je natuur ontneemt 
en je buitensporig opwarmt 
zodat jij ijsbergen  
laat smelten en vissen 
van velerlei families verdrijft 
tot buiten de hun bekende grenzen 
en je kwallen laat woekeren. 
Er zijn tot slaaf geworden mensen die jou 
tot slaaf willen maken, je schenden 
vanwege hun honger naar diesel en olie 
je bezetten, je onteren, ook jou 
een prijs geven, je tot kerkhof maken 
van vogels, dolfijnen en migreerders. 
Maar dat zal niet gaan. Hoevelen dat ook 
zijn met slechts één golf dring jij hen terug. 
Nooit zullen zijn gesloten 



82 
 

de poorten van jouw tempel, zee, 
zo heilig voor wie ze nog kan zien, 
jij blauw als de moskeeën van Isfahan, 
jij goud als de kathedraal van San- 
tiago de Compostella 
jij horizontaal als die van Palma 
de Mallorca, uitgestrekt, kalm 
als was het een voor jou opgerezen altaar. 
Ik zal blijven schrijven over de zee. 
 
Als jongen wilde ik leren lopen 
op jou, licht als een tak, 
de roep volgend van ik weet niet 
wat voor profetie, wat voor heresie. 
Ik wil nog steeds, ik wil nog meer 
meer zee, meer poëzie.  
Voor alle verdriet, alle vernederingen, 
voor alle pijn die me 
het vasteland doet, ben jij een medicijn, 
zee, schouwspel dat me altijd 
wreed en uiterst lieflijk voorkomt 
zoals dat van de mannelijke tortelduif 
die aan de oever met absurde vleugel- 
slagen, zweefvluchten, versnellingen en wendingen 
de vrouwelijke tortelduif  
najaagt maar nooit te pakken krijgt. 
Een onmogelijke coïtus, als de jouwe 
met de aarde, als de mijne met het leven. 
En toch ben ik hier, het is nog niet 
voorbij. En ik zal schrijven over jou, 
altijd over jou, over je bittere 
waarheden van zout 
over de vreugde die je geeft aan de zeilen, 
over jou als massa en eenzaamheid 
over jou als het oneindige en eindigheid 
vader of moeder of eerstgeboren broer 
wijd open als een afgrond, 
verborgen als een schelp 
altijd meer dan wij kunnen bevatten 
en als je je tegenspreekt, is het omdat je vrij bent 
en voor de vrijen, ik zal blijven schrijven 
over jou zee, altijd zee, 
ik zal blijven zingen 
over jou. 
 
Annemart Pilon 
annemartpilon@gmail.com 
 



83 
 

Non finirò di scrivere sul mare  
 
1  
Non finirò di scrivere sul mare. 
Non finirò di cantare 
quello che c’è in lui di estatico 
quello che c’è in lui di abissale 
la sua vastità disumana 
senza pesantezza, senza un vero confine 
la sua aridità senza sete, senza spine 
le sue forme in perenne mutamento 
sottomesse alle nuvole , al vento 
e al cammino in cielo della luna. 
Non ne conosco, non c’è nessuna 
cosa più docile e più feroce 
più silenziosa e più roca 
più malleabile e turbolenta 
di te , mare. 
Ti piace contraddirti perché sei libero 
e per i liberi. Ti piace ridere 
sotto il bianco tiepido soffio del levante 
ti piace saccheggiare con le libecciate 
e piangere con nere palpebre tagliate. 
Hai visto civiltà passare, quante ? 
Molto prima degli uomini e degli imperi 
molto prima delle montagne e delle foreste 
tu eri là. 
Celebravi le tue solitarie feste. 
Hai visto le triremi dei cartaginesi 
le galee armate dai genovesi 
numerose come stelle, alte come torri 
le navi che portarono in Islanda 
i vichinghi fuggiaschi che raccontò Snorri 
Sturluson con le sue fisse metafore. 
Hai visto come si nasce e come si muore, 
hai visto i polipi e i coralli sul fondale 
i naufraghi e i relitti, il bene e il male, 
sei un vecchio padrone cinico 
una vecchia madre troppo carezzevole 
sei un amante incestuoso 
sei un onanista, un asceta. 
 
E se ti contraddici, è perché sei libero 
e per i liberi, non hai dato all’uomo  
la possibilità di recintarti, di venderti 
di fare di te lotti, proprietà 
hai dato fiori di luce senza frutti 
hai dato ricchezze , hai dato lutti 
ma mai tutto te stesso. 
Di te nessuno può dire: sei mio. 
Sei di tutti e di un esiliato dio. 
Non servi, non ti inchini 
se non alla legge delle maree 
che un metronomo cosmico ha definita. 
Ti amano i solitari, i lussuriosi 
che trovano in te tutte le sinuosità  
tutte le vischiosità del piacere 
ti amano gli increduli, i cercatori 
d’oro e di niente, 



84 
 

gli esseri tenuti in scacco da un insano 
desiderio di conoscere l’eterno grazie al presente 
ti amano i visionari, gli avventurieri, 
tu non sei per chi è statico e appagato 
ti amano i disperati tenuti prigionieri 
da un sogno che non si è mai avverato. 
 
2 
Non finirò di scrivere sul mare. 
Perché il mare è le sirene la cui voce 
calamitante d’ amore oscura  
voglio ascoltare senza paura  
io che non ho dove tornare, non ho un’Itaca 
né Penelope né Telemaco che valgano 
più del canto e delle traversate. 
Perché il mare è le balene, i cui corpi 
vasti e grondanti , innocenti, 
scaldano i desideri più smisurati 
e danzano nel più lento  
arduo accoppiamento 
che si conosca sul pianeta. 
Perché è le onde, istantanee e frananti 
che scalpitano e scavano dall’orizzonte 
sino alla riva, è la spuma che riga 
l’aria di salino 
è sentirsi vicino 
all’inizio di ogni lacerazione 
al primo scoccare del tempo 
alla prima decisione  
di una cellula,  
o sogno che sia stato , dirompente e fatale, 
di diventare mortale. 
 
3 
Sono esausto, sono ferito, ma 
neppure così sarà finita, mare, 
te lo assicuro, per quanto potrò 
scriverò ancora su di un mattino 
come questo che sul parabrezza 
della mia auto, appena atterrato a Nizza, 
mi sei venuto in corsa incontro 
tutto celeste e strappi e soffi e gridi 
come sei spesso nella Baia degli Angeli 
colore del mantello della Vergine 
dipinto da Beato Angelico, ma gettato 
su rami di meli e ciliegi fioriti. 
Scriverò di quando tu 
oleoso e nero e stellato traccheggi 
tra gru e silos, pontoni e rimorchiatori 
mare del porto, mare dei lavoratori 
chiuso tra muraglie di container 
sezionato dai moli  
ma capace di una musica che voli 
come questa tutta rovine e ranuncoli 
nuovi sciami di api e nuova brezza 
rugiada ritrovata , carezza  
al fondo del baratro del nulla 
questa che irrompe da non so dove di te 
stanotte sul Golfo della Spezia. 



85 
 

E io ti dico grazie, grazie, grazie  
mare, Vita , Desiderio di vita, 
redenzione d’amore che fa rinascere 
anche dopo la morte per fuoco degli dèi  
bisogno irrefrenabile di sempre 
rinata vita. 
Non sarà finita. 
 
4 
Scriverò sulla tua anima 
a pezzi nei sacchi di plastica 
di chi ti avvelena e ti spopola 
di chi ti snatura 
e ti riscalda fuori misura  
in modo che tu sciogli 
monti di ghiaccio e sperdi 
fuori dei confini a cui sono usi 
pesci di tante famiglie 
e fai proliferare le meduse. 
Ci sono uomini schiavi che vorrebbero 
ridurti a schiavo, profanarti 
per la loro fame di nafta e petrolio 
occuparti, violarti, dare un prezzo 
anche a te, farti cimitero 
di uccelli, delfini e migranti.  
Ma non potranno. Per quanti 
siano basta una tua onda a respingerli.  
Non saranno mai chiuse 
le porte del tuo tempio , mare, 
così sante per chi ancora le sa vedere, 
tu azzurro come le moschee di Isfahan, 
tu dorato come la cattedrale di San- 
tiago de Compostela 
tu orizzontale come quella di Palma 
de Majorca, estesa, calma, 
quasi fosse un tuo riemerso altare. 
Non finirò di scrivere sul mare. 
Da ragazzo volevo imparare a camminare 
su di te, leggero come un ramo, 
rispondendo a non so quale richiamo 
di profezia, di eresia. 
Lo voglio ancora, ne voglio ancora, 
di mare, di poesia. 
Per tutte le infelicità, le umiliazioni 
per tutto quello che di male 
mi fa la terraferma, tu sei medicina, 
mare, spettacolo che appare 
sempre crudo e dolcissimo ai miei occhi 
come questo della tortora maschio 
che sulla riva con assurdi tocchi 
d’ala, planate, rincorse, svoli 
insegue senza mai riuscire a prenderla 
la tortora femmina. 
Un coito impossibile, come il tuo 
con la terra, come il mio con la vita. 
Eppure sono qui, non è finita 
ancora. E scriverò di te, 
sempre di te, delle tue amare 
verità di sale 



86 
 

della gioia che dai alle vele, 
di te che sei ciurma e solitudine 
di te che sei infinito e finitudine 
padre o madre o fratello primogenito 
spalancato come un abisso, 
segreto come una conchiglia 
sempre al di là di quello che possiamo conoscere 
e se ti contraddici è perché sei libero 
e per i liberi, non finirò di scrivere 
su di te mare, il sempre mare, 
non finirò di cantare 
di te.  



87 
 

URN:NBN:NL:UI:10-1-115736 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
RECENSIONI - RECENSIES - REVIEWS 
 
Le follie dell’Imperatore: arte pittorica e lusso per 
una nuova lettura della Domus Aurea neroniana 
 
Recensione di: Paul G.P. Meyboom & Eric M. Moormann, Le 
decorazioni dipinte e marmoree della Domus Aurea, BABESCH 
Supplement 20, Leuven – Paris – Walpole, Peeters, 2013, VIII-287 p. + 
VIII-190 p. (2 vol.), ISBN: 9789042925458, € 105,00. 
 
 
Veronica Iacomi 
 
 
L’avversione dei contemporanei, insieme all’univoca condanna dei detrattori cristiani, 
rendono la figura di Nerone ancora oggi controversa e capace di evocare immagini non 
edificanti di lusso e sregolatezza, fasto e magnificenza, insana teatralità e spietata 
crudezza. La damnatio memoriae a cui il Senato lo condannò dopo la morte ha portato 
con sé anche le tracce più tangibili e materiali della raffinata eleganza di cui 
l’imperatore si volle circondare nella capitale: e la Domus Aurea, simbolico luogo di 
tanta geniale efferatezza, negletta e pressocché abbandonata, cade nell’oblio fino alla 
riscoperta in età moderna e agli studi archeologici, architettonici e artistici attraverso 
cui, ancora oggi, si cerca di ricostruirne planimetria, architettura, aspetto, decorazioni, 
funzioni e significati, ormai sopraffatti dalla storia plurisecolare dell’Urbe. 

Nell’ambito di una lunga tradizione di studi sulla Domus Aurea, vede la luce ora 
(febbraio 2013) un’opera ambiziosa negli intenti e assai ampia per l’apparato che ne 
accompagna le analisi e le conclusioni, a culmine di un lavoro più che trentennale 
condotto da due generazioni di studiosi olandesi. Gli autori, Paul G.P. Meyboom 
(Università di Leida) e Eric M. Moormann (Radboud Universiteit, Nimega), entrambi 
legati a Roma da studi e collaborazioni di lunga data, si propongono di analizzare e 
catalogare i resti della residenza neroniana attestati nel padiglione sul Colle Oppio 
specialmente sotto il profilo decorativo. Pertanto il volume, con un ricco apparato 
figurativo raccolto in un secondo tomo separato, si compone essenzialmente di tre parti: 
la trattazione analitica ed interpretativa dei resti delle decorazioni (Capitoli 4-7), 
preceduta da una vasta discussione storiografica e metodologica con rimandi allo status 
quaestionis in merito agli studi più specificamente planimetrici e architettonici e 
conclusioni sulle cronologie (Capitoli 1-3), e il catalogo vero e proprio (Capitolo 8). 

Nella sezione iniziale viene condotta una sistematica analisi critica della 
letteratura precedente: un ampio stato dell’Arte che prende avvio dall’Antichità e che, 
ripercorrendo la storia della Domus Aurea dalla morte di Nerone fino ai nostri giorni, ne 



88 
 

racconta in maniera piana e sintetica la riscoperta e le indagini successive (Capitolo 1); 
una puntualizzazione didascalica ma chiara delle tematiche maggiormente dibattute 
negli studi precedenti, con particolare riferimento agli aspetti generali e di 
interpretazione funzionale da un lato e alle questioni di cronologia, assoluta e relativa, 
dall’altro (Capitolo 2). Nonostante l’encomiabile sforzo prodotto e l’innegabile valore 
documentario, pesa su questi capitoli preliminari l’urgenza di una sinteticità ricercata a 
scapito, talvolta, della scorrevolezza del testo, mentre l’excursus letterario finale, che 
presenta possibili riferimenti alla Domus Aurea negli scritti di Seneca e Lucano, per 
quanto pienamente giustificabile e comprensibile nell’economia del discorso affrontato, 
risulta in parte slegato. 

Gli accenni alle posizioni degli autori trovano diffusa trattazione nel capitolo 
successivo, in cui vengono esplicitate le proposte in termini di cronologia relativa e 
assoluta (Capitolo 3). Il padiglione sull’Oppio pertanto può essere letto attraverso lo 
svolgersi di quattro fasi edilizie principali: la fase pre-neroniana, con fabbriche 
repubblicane prima e della prima età imperiale poi, parzialmente riutilizzate nel 
complesso più tardo; la realizzazione di una ricca costruzione ad uso imperiale, d’età 
neroniana; gli interventi post-neroniani sulle strutture precedenti, che non ne alterano 
se non parzialmente la funzionalità e, infine, la fase che vede l’obliterazione del 
padiglione quando questo viene adattato ed inglobato nelle fondazioni e sostrutture 
delle Terme di Traiano. All’interno della seconda fase viene riconosciuta la successione 
dello sviluppo planimetrico, sulla base di una cronologia relativa a sua volta 
argomentata con notazioni di carattere strutturale e, infine, si propone la cronologia 
assoluta, posta tra l’inverno del 64/65 d.C. e il giugno del 68 d.C.  

Dopo questa lunga premessa metodologica, i capitoli centrali del volume sono 
interamente dedicati all’analisi delle decorazioni. Nell’ambito di quelle pittoriche 
(Capitolo 4) gli autori propongono di riconoscere tre diverse botteghe, ad ognuna delle 
quali va attribuito il lavoro di pittura in distinti settori ed ambienti del padiglione 
neroniano. In uno stile piano e scorrevole, privo delle ‘asprezze’ delle pagine 
precedenti, il lettore è accompagnato nella descrizione dei tratti caratteristici di 
ciascuna bottega; anche la storia di Famulus, il pittore che secondo Plinio avrebbe 
eseguito alcuni lavori per Nerone, trova posto in questa sistemazione nel contesto della 
‘Bottega B’. L’analisi della tipologia decorativa condotta nel capitolo 5 è la sezione più 
significativa dello studio: un’accurata analisi della distribuzione tipologica delle 
decorazioni, condotta in rapporto all’articolazione planimetrica che definisce le 
gerarchie spaziali e funzionali tra i vari ambienti, consente infatti di delineare con 
chiarezza il ‘rapporto fra la funzione, lo status e le decorazioni degli ambienti’, ponendo 
la lettura dell’intero complesso in una inedita e innovativa prospettiva. Un particolare 
approfondimento merita in seguito (Capitolo 6) il rapporto individuabile tra le 
decorazioni della Domus Aurea e il IV stile pompeiano, argomento che costituì, di fatto, 
il soggetto iniziale dell’intera indagine. Infine, alle decorazioni dipinte o a stucco delle 
volte viene dedicata una sezione separata (Capitolo 7), gravata da un lunghissimo 
excursus iniziale che, nell’intento di contestualizzare gli esempi noti per la Domus 
neroniana, concede larghissimo spazio alle attestazioni in luoghi diversi e in epoche 
precedenti prima di concentrarsi in un’analisi che, tuttavia, risulta puntuale sebbene di 
necessità piuttosto sintetica. 

Da ultimo, conclude l’intero lavoro il catalogo degli ambienti e delle loro 
decorazioni (Capitolo 8), articolato in voci distinte che risultano particolarmente 
esaustive e ne rendono agevole la consultazione. 



89 
 

Nel complesso, il lavoro di Meyboom e Moormann, con il suo ricchissimo corredo 
bibliografico (aggiornato al 2010), una tavola sinottica di concordanza delle numerazioni 
degli ambienti e un breve riassunto in inglese, risulta il coronamento di minuziose 
ricerche documentarie e archivistiche, oltreché sul campo, e di lunghe riflessioni 
critiche. La scelta della redazione in italiano è senza dubbio un significativo omaggio a 
Roma e al mondo accademico italiano, ma al tempo stesso non preserva purtroppo 
l’opera da inesattezze e refusi, e da una certa idea di asciuttezza e al tempo stesso di 
farraginosità che di certo non giovano al pieno apprezzamento del testo. Ciononostante, 
un ampio compendio che sa anche proporre al pubblico degli studiosi nuove prospettive 
d’indagine e originali approcci critici. 
 
 
Veronica Iacomi 
Dipartimento di scienze dell’Antichità 
‘La Sapienza’, Università di Roma (Italia) 
veronica.iacomi@uniroma1.it 



90 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-115737 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Nel ‘cantiere’ della Commedia tra ricognizioni 
filologiche e nuove interpretazioni: un sondaggio 
sulla fortuna di Dante 
 
 
Recensione di: Alberto Casadei, Dante oltre la ‘Commedia’, Bologna, 
Il Mulino, 2013, 288 p., ISBN: 9788815241467, € 25,00. 
 
 
Marianna Villa 
 
 
Professore dell’Università di Pisa e membro, insieme a studiosi del calibro di Tavoni, 
Giunta, Santagata e Battaglia Ricci, di quella che oggi è nota come ‘scuola pisana’ 
all’avanguardia negli studi danteschi in merito a edizioni commentate, studi complessivi 
(si ricordi il recente volume di Santagata, Dante. Il Romanzo della sua vita, Milano, 
Mondadori, 2013), sondaggi sugli antichi commenti e sui codici miniati, ma anche in 
relazione a iniziative di formazione e aggiornamento come le ‘Settimane estive di Alti 
Studi Danteschi’ o il Convegno ‘Enrico VII, Dante e Pisa. A settecento anni dalla morte 
dell’imperatore e dalla Monarchia’, organizzato per il mese di Ottobre 2013, Alberto 
Casadei ha raccolto in un volume complessivo i saggi danteschi editi in rivista negli 
ultimi cinque anni, ampliati e aggiornati, con l’aggiunta di un inedito contributo che dà 
il titolo al libro e mostra l’ambizioso progetto di un’indagine ad ampio raggio, ‘entro’ e 
‘oltre’ la Commedia. L’autore, infatti, si propone una ricognizione nel ‘cantiere’ del 
Poema con lo scopo di ‘puntellare’ l’impalcatura dell’opera su dati ragionevolmente 
plausibili, ricavati dal confronto tra accurate ricognizioni filologiche e indizi esterni, di 
carattere storico o testuale: tra tutti la possibilità di postulare, per il Paradiso, una 
diffusione unitaria e postuma, fuori dall’ambiente ravennate, sulla base delle Egloghe in 
risposta a Giovanni del Virgilio e del mancato riferimento al Paradiso nei testi composti 
nel 1321 per la morte del Poeta. In secondo luogo, a partire dalla ricca tradizione 
esegetica, più o meno informata ed autorevole, che ha accompagnato la diffusione della 
Commedia, lo scopo di Casadei è quello di separare i dati di fatto dalle risultanze 
derivate da tale tradizione. Vengono quindi indagati le Annotazioni barberiniane, il 
Laurenziano boccacciano, il sonetto Acciò che le bellezze mie di Jacopo Alighieri e molti 
testi composti nel 1321 per la morte di Dante, distinguendo dati certi da interpolazioni e 
congetture. Solo con la consapevolezza delle forzature dovute al lavoro di chiosatori ed 
esegeti è infatti possibile aprire nuove angolature intorno al ‘poema sacro’, come quelle 
delle poetiche e della stilistica di tipo cognitivo, un filone che Casadei ha inaugurato 
anche in Italia con sue recenti pubblicazioni: Poesia e ispirazione (2009) e Poetiche della 



91 
 

creatività. Letterature e scienze della mente (2011). In corrispondenza alle sezioni del 
volume, due sono allora i momenti oggetto dell’attenzione, agli estremi della secolare 
tradizione: l’immediata fortuna di Dante presso i contemporanei, con le loro 
interpolazioni, forzature e manipolazioni, smascherate con il rigore degli accertamenti 
filologici, e, all’opposto, le letture novecentesche, indagate ad ampio raggio con gli 
strumenti dell’ermeneutica e del cognitivismo, nel tentativo, per altro ben riuscito, di 
mostrare le ragioni del successo e dell’attualità di Dante oggi. 
 Uno snodo fondamentale, sin dalle prime pagine, è sicuramente costituito dal 
problema del titolo Comedìa, frutto della tradizione esegetica precoce da Inferno XVI 
128 e XXI 2 e non certamente d’autore, se si pensa che nel Paradiso Dante si riferisce al 
suo lavoro come ‘poema sacro’ (Paradiso XXIII 62 e XXV 1). Le due espressioni 
dantesche, formulate ad anni di distanza, sarebbero allora il frutto di momenti 
differenti di una poetica che va intesa in fieri, e andrebbero posti sullo stesso piano, 
come se Dante non avesse voluto dare indicazioni relative al titolo, rimasto poi in 
sospeso a causa della sua morte improvvisa. Questo comporta, per Casadei, la necessaria 
revisione della ‘teoria del comico’, con il superamento delle categorie di solito 
impiegate per definire lo stile dell’opera: comedia alluderebbe pertanto solo ad una 
cantica in stile ‘comico’ in opposizione alla tragedìa virgiliana, e, in parallelo, la 
mescolanza stilistica andrebbe ascritta non a una tendenza di tipo espressionistico nel 
senso primo-novecentesco, bensì alla volontà di approssimazione all’ineffabile, al 
tentativo di garantire la ‘dicibilità’ del divino attraverso la lingua materna, in una vera e 
propria ‘teodia’. Entro l’ampia varietà di apporti forniti nel volume, di cui ora non è 
possibile rendere conto, si profila la necessità di trovare una cifra unitaria per indagare 
il fenomeno dell’attualità di Dante, perché, osserva acutamente Casadei, i canoni 
interpretativi in uso sono ancora quelli del Primo novecento, modernisti-metastorici o, 
viceversa, storicizzanti, secondo poetiche di tipo classicistico che risultano inadeguate 
per cogliere la complessa stratificazione del testo. 
 I puntuali sondaggi nel ‘cantiere dantesco’ permettono anche di riaprire la 
discussione intorno a genesi, cronologia interna e prima diffusione delle cantiche, e di 
distinguere i dati storico-fattuali dalle interpretazioni sovrappostesi nei secoli, ma nel 
contempo sono testimonianza della immensa fortuna del Poema. Infatti le manipolazioni 
che hanno interessato l’Epistola a Cangrande o l’Epistola di Ilaro, frutto 
dell'assemblaggio di parti differenti, d'autore e non, o le interpolazioni presenti nel 
Monarchia, puntualmente ricostruite nel volume, non sono altro che l’indice di un 
immediato e straordinario successo.  
 La seconda parte del volume si addentra appunto nella ricognizione dei modelli 
interpretativi della Commedia che ne hanno determinato la fortuna nel Novecento, 
anche oltre l’ambito europeo, basati ora sull’esaltazione del processo storico-figurale, 
con Auerbach, ora del dato linguistico e dello sperimentalismo e plurilinguismo, con 
Contini, passando per Nardi, Curtius, Gilson e tanti altri tra i più noti esegeti. In 
parallelo vengono tracciate le linee portanti della riappropriazione di Dante da parte 
degli autori, dall’esaltazione della creatività linguistica dantesca in consonanza con lo 
sperimentalismo avanguardistico, fino all'individuazione delle linee di tendenza a fine 
secolo, in una situazione più incerta e nebulosa, dal momento che entrano in gioco 
fenomeni di interdiscorsività e suggestioni, in un rifrangersi potenzialmente infinito di 
ammiccamenti e manipolazioni che procedono ‘oltre’ la Commedia e il mero dato 
linguistico, sia in senso spaziale, toccando culture altre, da quella nipponica a quella 
americana, sia in relazione ai generi e alle realizzazioni, in quanto le suggestioni 



92 
 

dantesche hanno interessato piani differenziati, dal cinema, all’arte al divertissement 
televisivo. La persistenza e la forza del modello appaiono dunque legati alla sua duttilità 
ad adattamenti e riletture, ‘oltre’ quell’architettura solida e coerente che è stata 
ricostruita nella prima sezione del volume mediante accurate ricognizioni filologiche. La 
lontananza dei paradigmi culturali e delle condizioni storiche della Commedia rendono 
Dante un autore certamente ‘non moderno’, come già aveva sostenuto Montale. 
 La proposta ermeneutica forte è allora quella di sondare i processi ispirativi alla 
base dell’inventio dantesca, applicando gli apporti del cognitivismo al Paradiso, in 
funzione solo esplicativa, precisa Casadei, per sondarne il sistema transumptivo e 
analogico che dà vita a metafore energiche e potenti, in cui si combinano la carica 
dell’immaginario dantesco con la tendenza alla sublimazione linguistica, così da 
raccontare un mondo ‘oltre’ l’esperienza, in una tensione narrativa che non cancella la 
storia, ma, al contrario, la potenzia. 
 Un viaggio entro il ‘cantiere’ della Commedia e ‘oltre’: l’intreccio tra filologia e 
nuove prospettive ermeneutiche, per altro le due ‘anime’ di Alberto Casadei, studioso 
apprezzato in Italia soprattutto per i sui contributi novecenteschi, rappresenta l’essenza 
del volume in esame. Viene così inaugurato un nuovo corso degli studi danteschi, ‘oltre’ 
e ‘nonostante’ la lunga tradizione esegetica che ha accompagnato la Commedia, 
mostrando la vitalità di un classico che, in quanto tale, ‘non ha mai finito di dire quel 
che ha da dire’, per riprendere la celebre definizione di Calvino, e che quindi può 
parlare ancora oggi da angolature meno note, ma altrettanto suggestive e, spesso, 
ancora da sondare. 
 
 
Marianna Villa 
Università degli Studi di Milano 
Via Parini, 3 
23893 Cassago (LC) (Italia) 
mariannavilla@tin.it 
 
 
 
 
 
 
 



93 
 

  

URN:NBN:NL:UI:10-1-115738 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Het pausschap, de wording van een instituut 
 
Recensie van: Frans Willem Lantink & Jeroen Koch (eds.), De paus en 
de wereld. Geschiedenis van een instituut, Amsterdam, Boom, 2012, 
512 p., ISBN: 9789461053572, € 29,90. 
 
 
Jan Nelis 
 
 
Het pausdom oefent traditiegetrouw een enorme fascinatie uit, en roept een brede 
waaier aan emoties op. Dit was des te meer het geval in de twintigste eeuw, de eeuw 
van nieuwe communicatiemiddelen, van beeld en geluid. De mediagenieke Johannes 
Paulus II zette hiermee vanaf de jaren 1980 de toon. Enigszins aangetast onder 
Benedictus XVI, is het type van de zichtbare, toegankelijke en tastbare paus momenteel 
bezig aan een retour de force. De verkiezing van papa Bergoglio, de Argentijn Franciscus 
I, begin 2013, ingevolge het onverwachte aftreden van papa Ratzinger: een heel 
uitzonderlijk initiatief, heeft het pausschap eens te meer in het brandpunt van de 
actualiteit geplaatst. In licht hiervan is het verschijnen van De paus en de wereld. 
Geschiedenis van een instituut van een prangende actualiteit. 

Het boek bevat een reeks studies, samengebracht door Frans Willem Lantink en 
Jeroen Koch, en mooi vormgegeven in een praktisch hanteerbare bundel. In 
tegenstelling tot vele andere verzamelbundels, vertoont deze een grote vormelijke en 
inhoudelijke coherentie. Het merendeel van de hoofdstukken sluit vrijwel naadloos op 
elkaar aan, waarbij elke auteur een specifieke invalshoek hanteert (thematisch, 
temporeel, etc.). Zowel het taalgebruik als de gepresenteerde discussies zorgen voor 
een toegankelijk en bruikbaar boek, dat − het moet gezegd − eerder samenvattende 
beschouwingen over het pausschap dan volstrekt nieuw en origineel onderzoek 
presenteert. Maar het is tegelijkertijd precies hierin dat de grote waarde van dit boek 
vervat ligt: een up-to-date, doorgedreven reflectie op het pausschap, van het prille 
begin tot op heden, die mikt op een tamelijk breed publiek. We kunnen hier met name 
denken aan gebruik in de latere jaren van het secundair onderwijs, alsook in 
universitaire kringen, op het vlak van zowel onderzoek als onderwijs. In wat volgt 
worden een aantal van de mijns inziens markantste bijdragen en thema’s besproken, in 
een persoonlijke selectie die − laat het duidelijk zijn − geenszins impliceert dat de niet 
behandelde hoofdstukjes daar in kwaliteit voor onderdoen.  

Het eerste artikel is meteen een van de meer noodzakelijke en gediversifieerde. 
Rutgers besteedt hier aandacht aan de eerste eeuwen van het pausschap, dat in deze 
periode nog in hoge mate een historische constructie lijkt, een begrip dat en een rol die 
pas stapvoets tot stand komen. Dit artikel zet de toon voor het merendeel van de 
bijdragen, die onder meer ingaan op de pauselijke beeldvorming en op wat men zou 



94 
 

kunnen bestempelen als de ‘constructie van een categorie’, c.q. de persona paus. Een 
dergelijke bewustwording geldt tevens, zij het op een enigszins ander niveau, voor de 
bijdrage van Stolte (hoofdstuk 3), die een inzichtvolle reflectie presenteert op de Oost-
West relatie tijdens de vroege middeleeuwen. Op gevarieerde wijze beschrijft de auteur 
de manier waarop Oost en West langzaam maar zeker uit elkaar groeiden; hij doet dit 
met aandacht voor een belangrijk caveat, namelijk de verkleurende bril − Oosters dan 
wel Westers − waardoorheen men de gebeurtenissen kan bekijken. Een nuttige bijdrage, 
die belangrijke historiografische inzichten verbindt aan de studie van het pausschap. 
Ditzelfde geldt ook voor de uitstekende bijdrage van Van Espelo, die ingaat op de vaak 
heikele bronneninterpretatie, toegepast op het thema pausschap en Karolingen in de 
achtste eeuw. 

Algemeen genomen behandelt het boek, dat grosso modo chronologisch is opgezet, 
de evolutie van het pausschap, in Europese maar tevens in buiten-Europese context. Nu 
en dan worden ook ruimer opgevatte beschouwingen ingelast, die in zekere zin 
tegelijkertijd als culminatie- en rustpunten fungeren. Dit is onder meer het geval met 
De Bruins bijdrage, die de periode 1450-1750 dekt, met andere woorden van de 
renaissance tot de verlichting. Een gecondenseerd, rijk artikel; met name de inzichtrijke 
conclusie levert stof tot nadenken over de constant evoluerende positie van de pausen, 
alsook hun opvattingen over hun eigen rol in de betreffende periode:  
 
Hun [van de pausen] vriendelijkheid, wereldvreemdheid en gebrek aan daadkracht 
weerspiegelden de veranderende tijden. Zij waren echter niet bereid de bakens te verzetten, 
hun wereldlijke macht op te geven en hun spirituele functie centraal te stellen, teneinde een 
inspiratiebron en voorbeeld voor de geestelijkheid en het kerkvolk te zijn. De grote geesten die 
de pausen aanspoorden zich op hun geestelijke taken te concentreren [...] bleven roependen in 
de woestijn. (p. 172)  
 
Na onder andere een mooie bijdrage (Kempers) waarin wordt ingegaan op de pauselijke 
aanwezigheid te Rome, op pauselijk mecenaat en op de repercussies van deze 
verschijnselen op de relevante beeldvorming − de term ‘invented tradition’ is treffend 
gekozen − alsook een bijzonder doorwrochte analyse van het Quirinaal en de wijze 
waarop dit paleis waardevolle indicaties verstrekt betreffende de pauselijke bestuurlijke 
politiek (Witte), volgt een mooie bijdrage van de hand van Viaene, over de inbedding, of 
het gebrek hieraan, van het pausdom op het Italiaanse schiereiland tijdens de in vele 
opzichten cruciale negentiende eeuw. Het is onmogelijk om het pausdom, in verleden, 
heden en toekomst, te begrijpen zonder deze specifieke geografische, politieke en 
sociale context in aanmerking te nemen; zeker vanuit dit oogpunt is Viaenes artikel van 
grote waarde, een artikel dat naar het einde toe ook reeds vooruitloopt op de bijdragen 
van met name De Valk, Bank en Lantink. Deze laatste sluit het boek treffend af met een 
gevarieerde blik op de periode vanaf Vaticanum II, waarover het laatste woord duidelijk 
nog niet gezegd is.  

De paus en de wereld illustreert op glasheldere wijze hoe het pausdom in 
uiteenlopende contexten diverse inhouden heeft gedekt. Het boek tekent zich af als een 
lange reis langs en door eeuwen pausschap, en laat alvast deze lezer achter met een 
intens gevoel van tevredenheid: tevredenheid omwille van de rijkdom van deze 
publicatie, die, steeds met een gezonde reserve, ook de meer gevoelige en omstreden 
thema’s niet schuwt, tevredenheid omwille van de fysieke en narratieve vormgeving, en, 
last but not least, tevredenheid omwille van het bestaan an sich van een dergelijke 
waardevolle publicatie in het Nederlands.   



95 
 

 
 
Jan Nelis 
CIERL-ULB-Bruxelles  
Onafhankelijkheidsstraat 64/7 
1080 Brussel (België)  
jan_nelis@hotmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



96 
 

  

URN:NBN:NL:UI:10-1-115739 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Le metamorfosi del comico 
 
Recensione di: Costantino C. M. Maeder, Gian Paolo Giudicetti & 
Amandine Mélan, Dalla tragedia al giallo. Comico fuori posto e 
comico volontario, Bruxelles, Peter Lang, 2012, 323 p., ISBN: 
9789052018843, £ 32.00, € 39,50. 
 
 
Alberto Godioli 
 
 
Tra gli innumerevoli tentativi di definizione del comico elaborati nel corso dei secoli, 
molti − da Kant alle scienze cognitive − insistono sui concetti di incongruenza e di 
spiazzamento: in altre parole, l’origine del fenomeno viene spesso individuata in una 
particolare sfasatura tra l’attesa e l’evento, la teoria e l’imprevedibilità della pratica. 
La flessibilità epistemologica sollecitata così spesso dal comico (inteso come la forma 
più irriflessa del riso, come voleva ad esempio Freud) è necessaria anche quando si cerca 
di riflettere sul comico stesso, o sul riso in generale: in caso contrario, come prevedeva 
Jean Paul, ogni proposta di catalogazione sistematica è destinata al ridicolo, a causa 
dalle proprie ambizioni di universalità. Il pericolo è felicemente evitato nel recente 
volume collettaneo Dalla tragedia al giallo. Comico fuori posto e comico volontario, che 
va senza dubbio segnalato come un valido punto di riferimento per ogni ulteriore 
indagine sulle metamorfosi del riso letterario dal Rinascimento a oggi: l’accorta 
conciliazione di pratica e teoria, in una prospettiva di lunga durata, è appunto un tratto 
saliente sia del volume nel suo complesso, sia dei singoli saggi. 

Una prima convergenza tra le diverse analisi, segnalata fin dal titolo, risiede 
nell’attenzione alle varie forme di spiazzamento indotte dal comico: provocare il riso 
nel lettore (è questo riso esterno al testo l’oggetto primario degli studi, per quanto non 
manchino preziosi rilievi sul riso dei personaggi letterari) significa spesso porlo di fronte 
a una realtà dislocata, fuori posto. Una specie di dislocazione è creata, anzitutto, sul 
piano cognitivo: come segnala Costantino Maeder nella sua ricca introduzione (9-23), è 
noto come il riso si fondi spesso su repentine ‘sovrapposizioni di spazi mentali’, o 
sostituzioni di schemi interpretativi (frame replacement). Sulla fusione di frame 
eterogenei torna anche Alessandro Perissinotto nel suo intervento sulla ‘semiotica del 
ridere’ (35-67), dove — attraverso un esteso corpus di esempi — si mostra come il riso sia 
di norma il risultato di uno scacco, di un inganno logico: il suo vantaggio euristico risiede 
quindi, almeno in potenza, nella capacità di ovviare alle rigidità del senso comune (38), 
e di ricordarci l’esistenza di ‘differenti prospettive’ sul mondo (64). In questo senso, la 
natura profonda del comico non è lontana dall’essenza della letterarietà, o meglio dalla 
densità figurale e dai types of ambiguity (Empson) che riconosciamo di solito al 
linguaggio letterario. Nella stessa direzione possiamo leggere le tesi principali di 



97 
 

un’altra analisi di carattere semiotico, quella proposta da Harri Veivo (25-34): se il riso 
si innesca quando il lettore si rende conto dell’‘inganno subito’ (34), il meccanismo non 
differisce molto da quel ‘trapasso dall’inganno al disinganno’ in cui il secentesco 
Cannocchiale aristotelico di Emanuele Tesauro identificava l’essenza cognitiva della 
metafora. 
 Diversi tipi di spiazzamento sono evidenziati dagli altri studi raccolti nel volume. 
L’effetto comico può collidere, ad esempio, con l’orizzonte di attese evocato da un 
preciso genere letterario: così, nelle forme non classiciste della tragedia 
cinquecentesca, le dissonanze prodotte dal riso smorzano gli eccessi di pathos ai quali 
l’intreccio tenderebbe (Valentina Gallo, 69-100), in modo simile a quanto accadrà in 
alcune tragedie per musica del diciassettesimo secolo (Maeder, 283-98), o in molte delle 
pagine potenzialmente più melodrammatiche di Dumas (Clotilde Bertoni, 157-80); ma il 
riso può insinuarsi anche in altri generi che a priori non lo contemplano, come 
testimoniano le sfumature comiche dei gialli di Camilleri (Inge Lanslots, 219-32) o dei 
saggi di Svevo, Magris, Eco (Ulla Musarra-Schrøder, 265-81). In tutti questi casi, 
l’obiettivo − più o meno consapevole − dello spiazzamento è quello di sfuggire alla 
rigidità che deriverebbe da un’assoluta osservanza del codice: anche in epoche e in 
generi estranei all’auerbachiana Stilmischung il controcanto comico problematizza il 
rapporto con la verità, evitando gli stereotipi del monostilismo. 

Oltre che dal punto di vista cognitivo ed estetico, il riso può costituire 
un’educazione alla flessibilità anche sul piano assiologico: le diverse forme di ironia che 
pervadono l’Orlando furioso, ad esempio, sottintendono una visione relativistica − 
benché non radicalmente corrosiva − del mondo cavalleresco e dei suoi valori (Gian 
Paolo Giudicetti, 137-56); in tutt’altro ambito, gli elementi umoristici della narrativa di 
Amara Lakhous alludono alla natura complessa e molteplice della verità, invitando così 
al rispetto della differenza (Daniele Comberiati, 233-48). Certo, la funzione civile del 
riso può essere concepita anche da un punto di vista meno ottimistico, e configurarsi sul 
piano tematico alla stregua di un rictus minaccioso o perturbante: è il caso dello 
straniamento riservato al topos della festa nelle opere di Verdi (su cui si sofferma una 
parte del già citato saggio di Maeder), o − in epoca ben più recente − dei sorrisi senza 
allegria delle protagoniste della raccolta Ragazze che dovresti conoscere, esaminata da 
Monica Jansen (249-63). In questi due esempi, l’idea che il riso possa costituire un 
rimedio all’irrigidimento imposto dalle abitudini sociali viene suggerita solo per 
contrasto: il comico qui è fuori posto appunto perché conferma la norma anziché 
metterla sotto scacco, ed è quindi il contrario di quello che dovrebbe essere. 

L’ultimo tipo di dislocazione riguarda i casi paradossali in cui il riso è spia più o 
meno diretta del disagio dell’autore, di fronte alle dissonanze del contesto sociale e 
storico: a questo schema di base possono ricondursi − pur nell’evidente specificità dei 
singoli casi − la vena scherzosa del Guicciardini epistolografo (Paola Moreno, 121-36), il 
ghigno ironico di Bruno nel Candelaio (Franco Musarra, 101-20), il riso scemo di 
Campanile durante il ventennio fascista (Pietro Benzoni, 181-202), il legame tra satira e 
senso di radicale isolamento in Gadda e Flaiano (Giuseppe Papponetti, 203-18), il comico 
‘terribilmente serio nel fondo’ nelle opere goldoniane di Ermanno Wolf-Ferrari (Walter 
Zidarič, 299-318). Muovendo dalle prospettive delineate nel corso del libro, la rassegna 
potrebbe certo proseguire all’infinito, com’è naturale data l’inesauribilità teorica e 
storica dell’argomento. L’utilità del volume, ad ogni modo, va anzitutto rilevata proprio 
nella sua complessiva scelta metodologica, che si presta senz’altro a ulteriori sviluppi 
ma al tempo stesso non rinuncia a evidenziare fin da ora costanti di ordine generale: in 



98 
 

tutti i campioni esaminati il riso letterario conferma la propria validità sintomatica, e 
alla stregua di un sintomo risulta tanto più significativo quanto più inatteso e fuori 
posto. 
 
 
Alberto Godioli 
University of Edinburgh, Department of European Literatures and Cultures 
David Hume Tower, George Square 
University of Edinburgh (Regno Unito) 
albertogodioli@gmail.com 



99 
 

  

URN:NBN:NL:UI:10-1-115740 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Azione/Reazione: il futurismo in Belgio e in Europa  
 
 
Recensione di: Bart van den Bossche, Giuseppe Manica & Carmen van 
den Bergh (a cura di), Azione/ Reazione: Il futurismo in Belgio e in 
Europa. Atti del Convegno Internazionale Bruxelles/Lovanio, 19-20 
novembre 2009, Firenze, Franco Cesati Editore, 2012, 336 p., ISBN: 
9788876674372, € 30,00. 
 
 
Günter Berghaus1 
 
 
Nel 2009 Enrico Crispolti ha organizzato, con Caterina Terzetti, una mostra itinerante 
con catalogo che ha viaggiato da Bruxelles a Lovanio e Ferrara: La fortuna del futurismo 
in Belgio. L’esposizione è stata integrata da una conferenza, di cui gli atti sono ora stati 
pubblicati in un volume contenente diciannove saggi che trattano il destino del 
futurismo in una varietà di paesi, incluso il Belgio, l’Italia, la Francia, la Polonia e la 
Russia.  
 Il futurismo in Belgio è stato oggetto di circa quaranta pubblicazioni (per lo più 
saggi). Visto l’ampio numero di scrittori e artisti, sia di lingua francese sia fiamminga, 
che si sono sentiti attratti in qualche modo dal futurismo, è probabile che vedremo 
emergere ricerche più approfondite in questo nuovo ambito di ricerca. Il volume Azione/ 
Reazione costituisce certamente un buon inizio. Serge Vanvolsem analizza in ‘I primi 
passi del futurismo in Belgio’ l’esibizione futurista tenutasi alla galleria George Giroux a 
Bruxelles (dal 20 maggio al 5 giugno 1912) e tratteggia le diverse reazioni provocate dai 
quadri. Un punto di vista leggermente differente su questa mostra è offerto da Gino 
Agnese, il quale in ‘I futuristi a Bruxelles nel 1912: Quegl’indimenticabili incontri e 
scontri’ mette in luce il fatto che l’evento difficilmente può essere considerato come 
un’iniziativa a scopo prettamente commerciale, dal momento che la maggior parte dei 
quadri era già stata venduta a Berlino. La decisione di Marinetti di esporre le opere in 
altra sede era al contempo un tentativo di rilanciare l’impeto rivoluzionario del 
futurismo e di fare pubblicità al movimento in Europa (i quadri vennero esposti in 
differenti configurazioni a L’Aja, Amsterdam, Colonia, Monaco, Francoforte, Wiesbaden, 
Vienna, Budapest, Karlsruhe, Lvov, e alcune altre città).  
 Rosario Gennaro, nel suo saggio ‘Il futurismo italiano tra la Francia e il Belgio: Il 
ruolo delle riviste’ amplia il raggio dell’indagine oltre il 1912 e analizza come il 
futurismo era stato visto e recensito rispettivamente in Anthologie (Liegi, 1921-40), 7 
                                                
1 La presente traduzione in italiano (da parte di Maria Bonaria Urban) è la versione abbreviata della 
recensione in inglese concepita dall’autore per l’International Yearbook of Futurism Studies, 4 (2014). 



100 
 

arts (Bruxelles, 1921-28) e Het Overzicht (Anversa, 1921-25). Il suo contributo presenta 
una lunga lista di scrittori e artisti che apertamente o senza dichiararlo esplicitamente 
sostenevano il programma estetico di Marinetti. Gennaro esamina inoltre il periodo 
successivo del futurismo quando il movimento non poteva più rivendicare di essere 
un’avanguardia e illustra come due riviste parigine con contatti in Belgio (Documents 
internationaux de l’ésprit nouveau, a cura di Paul Dermée e Michel Seuphor, e Cercle et 
Carré, a cura di Michel Seuphor) cercarono di integrare il movimento di Marinetti in una 
più ampia rete di contatti formata da artisti che erano impegnati nella battaglia per il 
rinnovamento dell’arte e della cultura in Europa. L’ultimo contributo della sezione, ‘La 
ricezione del futurismo in Belgio: Le riviste, le personalità’ di Caterina Terzetti, copre il 
periodo 1909-1912 e analizza diversi saggi pubblicati durante il primo periodo del 
futurismo. Tuttavia la sua attenzione si concentra soprattutto su Jules Schmalzigaug, 
che abbracciò il futurismo nel 1912-1913 durante un suo soggiorno a Venezia. È 
interessante rilevare che questo pittore non esercitò quasi alcun influsso nel Belgio 
dell’epoca, mentre ci furono altri compatrioti, discussi nell’ultima parte del saggio della 
Terzetti, che cercarono ispirazione nel futurismo ed ebbero un ruolo importante nel loro 
paese d’origine.  
 La seconda sezione del volume si concentra sulla Francia, la Polonia e la Russia. Il 
saggio di Barbara Meazzi ‘Soffici, Férat, Roch Grey e gli altri’ indaga le visite di Soffici a 
Parigi e in particolare le sue relazioni con Hélène d’Œttingen (in arte ‘Roch Grey’ o 
‘Yadwiga’), Alexandra Ekster e Anna Gerebtzova (Zherebtsova, 1885-?). Meazzi 
approfondisce alcuni aspetti interessanti relativi al circolo culturale attorno ad 
Apollinaire e Picasso e chiarisce come il futurismo era da loro inteso negli anni 1912-
1913. La studiosa dimostra inoltre come, in virtù di tali contatti, Soffici assunse una 
disposizione positiva nei confronti delle donne libere ed emancipate e sostenne in modo 
estremamente convinto l’idea di un’arte femminile che non fosse una semplice 
scimmiottatura di quella dei colleghi maschi. Dirk vanden Berghe ripercorre sentieri già 
esplorati in passato nel suo saggio ‘Ardengo Soffici e la via “francese” al futurismo’. Egli 
illustra come Soffici cercò di creare un’alternativa al tipo marinettiano del futurismo e 
come il suo ‘percorso francese’ verso un ‘vero’ futurismo diede origine a una posizione 
‘franco-fiorentina’, la quale lo spinse nel 1915 a rompere i ponti con Marinetti. Il saggio 
di Cezary Bronowski ‘La “santa pazzia” futurista in Witkiewicz e Vasari’ esamina due 
lavori che rivelano un punto di vista critico sul brave new world della macchina. 
Bronowski aggiunge poco di nuovo a ciò che è già stato scritto su Szalona lokomotywa 
(La locomotiva pazza) e Angoscia delle macchine e penso che egli esageri quando, 
nell’ultima parte del contributo, si sofferma sulla tecnofobia e ignora l’ampio corpo di 
testi e produzioni teatrali che in realtà celebrano piuttosto che criticare il mito della 
macchina. Francesco Muzzioli ne ‘La cena da Kul’bin: Confronti e discussioni tra futuristi 
italiani e russi’ utilizza un documento che descrive un banchetto nella casa di Kul’bin 
tenutosi il 2 febbraio 1914 come spunto per una discussione su alcune differenze cruciali 
fra il futurismo russo e quello italiano, specialmente per quanto riguarda 
l’organizzazione interna dei gruppi, il ruolo della tradizione nell’arte moderna e le 
caratteristiche formali di parole in libertà e zaum. Muzzioli dimostra che i russi, come i 
francesi e gli inglesi del tempo, erano dell’opinione che Marinetti fosse un 
rappresentante tipico della razza latina, che non sarebbe stato possibile considerare un 
modello in virtù del suo stile stravagante di recitazione: ‘Si sdoppiava, buttava braccia e 
gambe da tutte le parti, picchiava col pugno sul leggìo, scuoteva la testa, faceva 
scintillare il blu degli occhi, mostrava i denti … il sudore colava a rivoli sul suo viso 



101 
 

olivastro, i baffi bellicosi alla Wilhelm non si alzavano più verso l’altro, il colletto si era 
ammosciato e aveva perso ogni forma’. Il gap fra le due culture era enorme, come 
chiarisce Livshits quando afferma che ‘il futurismo di Marinetti non era la religione 
dell’avvenire, ma l’idealizzazione romantica dell’epoca contemporanea’, affermazione 
cui Marinetti ribatteva che ‘i russi sono pseudo-futuristi che vivono nel 
plusquamperfectum più che nel futurum’! 
 La terza parte del volume si concentra largamente sul caso italiano (Govoni, 
Soffici, Papini, Balla, Bot, Fillìa), ad eccezione del saggio ‘“Der Sturm”: Incontri e 
scontri tra l’espressionismo tedesco e il futurismo italiano’ di Franco Musarra. Dal 
momento che decine di libri sono già stati pubblicati su questo argomento, non vedo il 
senso di tornare su una posizione in cui ambedue i movimenti sono riassunti in modo 
generale. Ciò che è necessario sono piuttosto studi specifici sui rapporti fra futurismo 
(Marinetti) ed espressionismo (Walden). Per tali ricerche è necessario cogliere con 
precisione le differenze e le somiglianze fra i due movimenti, inoltre bisogna avere una 
conoscenza dettagliata e approfondita degli studi più autorevoli di storia dell’arte e 
letteratura su questo soggetto. 
 La quarta e ultima sezione comprende sei saggi, che si soffermano ancora 
sull’Italia. Silvia Contarini in ‘Uomo nuovo/donna nuova: Futuristi inconciliabili’, 
riassume alcuni dei suoi risultati di indagine su La femme futuriste (2006). Nel saggio 
‘Mots en liberté? Testualità e formati editoriali del libro futurista’ di Bart van den 
Bossche, si discutono in modo succinto alcune componenti chiave della rivoluzione 
futurista nel campo della letteratura (la tipografia multilineare; l’interazione fra codici 
linguistico e visuale; la valorizzazione del testo come evento/spettacolo; insoliti 
supporti testuali, come cartoline, volantini, numeri unici di riviste, etc., e la liberazione 
della letteratura dal suo supporto cartaceo, tentato, per esempio, con i libri di 
Litolatta). Luciano Curreri nel suo ‘Sulle tracce di un Pinocchio “futurista”: La variante 
Pinocchietto alla guerra europea’ presenta una varietà di libri di Pinocchio ‘in odore di 
futurismo’, da Pinocchio in automobile (1905) a L’aeroplano di Pinocchio (1909) a 
Pinocchio alla guerra di Tripoli (1912) e Pinocchio contro l’Austria (1915). Questo 
interessante campo della letteratura dimostra non solo che l’adesione del futurismo alle 
nuove tecnologie e al nazionalismo bellicoso aveva una controparte equivalente nella 
letteratura d’infanzia, ma suggerisce anche che fra l’avanguardia e il mercato della 
letteratura di massa potrebbero esserci stati maggiori contatti osmotici di quanto finora 
assunto (infatti alcuni fenomeni simili sono stati dimostrati da Barbara Meazzi (2011) a 
riguardo della novella erotica e da Robin Pickering-Iazzi (1997) per i romanzi 
dell’‘aviatrice’). 
 Clodina Gubbiotti in ‘I fili rossi del discorso avanguardista: Momenti di 
intertestualità tra la neoavanguardia italiana e “Fondazione e Manifesto del Futurismo” 
di Marinetti’ analizza il futurismo nel periodo successivo al 1945 e dimostra che il 
futurismo, lontano da essere considerato un anatema, era fonte di ispirazione per molti 
artisti e scrittori. In un processo di dialettica hegeliana, il futurismo era stato criticato e 
integrato in varie tendenze della sperimentazione neo-avanguardistica. Ciò che 
Gubbiotti dimostra a riguardo di otto elementi chiave della letteratura sperimentale 
italiana negli anni Sessanta dovrebbe essere completato da studi simili su sviluppi 
analoghi nel campo delle arti visive. Il saggio ‘Dal futurismo al maodadaismo a Wu Ming: 
Rivoluzione ma con lentezza’ di Monica Jansen potrebbe offrire ispirazione per una 
ricerca di questo tipo. L’autrice evita giustamente di applicare il modello di ‘influenza’ 
diretta così come propagato da Marinetti e predilige piuttosto un modello concentrico di 



102 
 

‘contaminazione’, affermando, con Wu Ming, che la neo-avanguardia italiana non si è 
espressa apertamente a favore o contro il futurismo, perché quest’ultimo era già 
diventato un elemento integrale del tessuto avanguardistico: ‘Non è più una scelta ma 
un già-dato, un ambiente in cui tutti ci muoviamo’ (301). Ciò che Jansen dimostra a 
proposito delle forme di arte-azione e arte-vita in collettivi italiani come Gruppo 70, 
Luther Blissett Project o Fondazione Wu Ming, dovrebbe essere applicato in futuro ad 
altri paesi. Troppo pochi studi sono stati intrapresi sul destino postumo del futurismo, 
specialmente in quei campi in cui lo spirito del movimento e la sua estetica sono stati 
sommersi in un ventaglio di altre caratteristiche, sopravvivendo in forma di palinsesto, 
senza essere normalmente riconosciuti e identificati come tali.  
 
 
Günter Berghaus 
University of Bristol (Regno Unito) 
G.Berghaus@bristol.ac.uk 



103 
 

  

URN:NBN:NL:UI:10-1-115741 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Memoria, poesia e verità in Giorgio Bassani 
 
 
Recensione di: Piero Pieri, Un poeta è sempre in esilio. Studi su 
Bassani, Ravenna, Giorgio Pozzi Editore, 2012, 100 p., ISBN: 
9788896117255, € 12,00. 
 
 
Ugo Perolino 
 
 
Il libro di studi bassaniani di Piero Pieri, Un poeta è sempre in esilio, disegna un 
percorso ermeneutico che muove dai racconti di Una città di pianura, che Bassani 
pubblicò a sue spese a Milano nel 1940. All’analisi di quelle narrazioni, immerse nello 
‘spazio storico della discriminazione razziale (una forma crudele d’esilio civile)’ (p. 85), 
Pieri ha dedicato il primo dei tre studi che compongono il libro, ‘La sfida al fascismo di 
“Una città di pianura”. Differenti aspetti della ricezione storica’ (pp. 7-42), dove sono 
messi a fuoco due fenomeni di uguale importanza nella diacronia dei testi bassaniani: 
l’autobiografismo, sempre mediato dalle inflessioni di una distanza ironica e cautamente 
allusiva, e la progressiva esplorazione di un teatro narrativo, la città di Ferrara, e del 
folto intreccio di voci e personaggi che lo animano. 

Per le durissime condizioni in cui versa l’Italia nel 1940 − l’antisemitismo di Stato, 
la censura − Bassani (sotto lo pseudonimo di Giacomo Marchi) è costretto a stabilire con 
il lettore una comunicazione ‘per segni criptici e reticenti’ (p. 24). Una città di pianura 
porta il segno di esperienze drammatiche nella vita dell’autore: la ‘militanza’, dal 1937, 
nel movimento Giustizia e Libertà, e in seguito nel Partito d’Azione; la carcerazione a 
Ferrara nel 1943; la vita clandestina sotto falso nome, fino al 1945. Del nucleo di 
racconti che compongono quella raccolta, un testo particolarmente tormentato è Storia 
di Debora, destinato a confluire attraverso varie riscritture nelle Cinque storie ferraresi 
(1956), ‘il libro delle leggi razziali, dello sterminio ebraico e della guerra civile’ (p. 67), 
con il nuovo e definitivo titolo di Lida Mantovani. Incastonato in un quadro più ampio, 
come una delle tessere che compongono la narrazione di Ferrara, Lida Mantovani 
conserva − ha scritto Cesare Garboli − ‘la linea melodica, la purezza e il suono da flauto 
di un racconto intimista’, disseminato però di indizi ermeneutici che inquadrano il 
referente storico della borghesia ferrarese, ‘classe colpevole’ perché ‘complice del 
fascismo’ (p. 69). 

È questa inflessibile e risentita istanza morale a increspare lo specchio della 
narrazione. Il protagonista, David, impersona il tipo del seduttore blasé, il suo connotato 
non è razziale (David è ebreo) ma di classe: appartiene ad un ceto cosmopolita, non 
implicato nelle tensioni della storia nazionale. La vicenda è ambientata negli anni Venti, 
in un clima lontano da quello in cui matura l’alleanza tra Hitler e Mussolini. Debora è 



104 
 

‘un’operaia priva di cultura, ricca solo di un amore senza riserve per un ragazzo 
prossimo alla laurea’, David, ‘che le impone con ogni durezza ogni sua ambigua o 
subdola volontà’ (p. 50). Il capitolo (il secondo: ‘Da “Storia di Debora” a “Lida 
Mantovani”: finzioni storiche, censure simboliche e strategie stilistiche’, pp. 43-62) che 
Pieri ha destinato al racconto, si collega alla monografia sulle Cinque storie (si veda: 
Piero Pieri, Memoria e giustizia. Le “Cinque storie ferraresi” di Giorgio Bassani, Pisa, 
Edizioni Ets, 2008) con l’intento di evidenziare ‘temi e valenze simboliche oggettivanti il 
personaggio di Debora’ (p. 48).  

L’intervallo di tempo che separa la prima fase del percorso artistico e narrativo di 
Bassani − prima che scoppiasse ‘la bomba delle leggi razziali’ − dalla pubblicazione delle 
Storie ferraresi del 1956, è indelebilmente segnato dalle esperienze della 
discriminazione, della guerra, della Shoah. ‘Prima del 1951’, annota Pieri, ‘il narratore 
non ha ancora individuato il proprio orizzonte letterario, né lo stile di una scrittura 
acuminata, come quella che condannerà l’opportunismo della società ferrarese’ (p. 69). 
In una fase di più avanzata maturazione, quella delle Cinque storie, il personaggio 
bassaniano mette in scena la figura polisemica e ambigua di colui che è stato ‘escluso 
dal suo stesso ceto borghese’, e che porta su di sé una non cicatrizzabile ferita 
esistenziale. Il ‘letterato esiliato dalla discriminazione razziale’, scrive Pieri, ‘trova 
soltanto nella tradizione letteraria italiana la sua nobilitante cultura di riferimento’ (p. 
77), incardinata sui modelli dell’Ortis foscoliano e di Dante. Il tema dell’esilio, reso 
disponibile dagli archetipi letterari per significare la distanza da una condizione storica 
irredimibile, è infatti declinato da Bassani in chiave laica, a fondamento di una attiva 
moralità politica e civile. Lo scrittore ferrarese, scrive Pieri, ‘ha sempre sostenuto come 
la sua condizione di ebreo discriminato avesse trovato nella lotta clandestina al fascismo 
la sua reattiva e affrancatrice moralità storica’ (p. 76). 

La terza sezione del libro, ‘Poesia e verità’ (pp. 63-97), segue ‘le orme di una 
poetica’ (p. 79). In particolare, il rapporto Bassani-Dante si esplica sotto le insegne 
semiotiche del sopravvissuto. Tale è Geo Josz, nel racconto Una lapide in via Mazzini, 
terza delle Cinque storie. Alla fine della guerra Geo, ‘unico superstite’ − così Bassani 
presenta questo enigmatico personaggio − ‘dei centottantatré membri della comunità 
israelitica che i tedeschi avevano deportato in Germania nell’autunno del 1943’ − torna 
a Ferrara ‘con i panni laceri del campo di concentramento’. In ragione di questo 
percorso attraverso l’orrore Geo è ‘ripensato come un Dante che ha conosciuto 
l’Inferno’, è sfuggito alla morte, e una volta ‘resuscitato alla vita, […] diventa il 
testimone dell’orrore del lager’ (p. 79). Josz, scrive Pieri, è ‘figura esemplare’ di un 
‘destino letterario’: ‘colui che torna dal mondo dei morti per farsi cantore e insieme 
coscienza storica’ (p. 83), destino che interessa lo stesso Bassani. A questo racconto 
Pieri ha dedicato un capitolo (‘L’oblio della giustizia e la polvere della storia’, pp. 53-
108) nel volume Memoria e giustizia, dove è posta in evidenza la dipendenza di Bassani 
dalla lezione crociana (in particolare dal Croce di Cultura e vita morale) e da una idea 
liberale reattiva a ogni forma di totalitarismo. 

Il rapporto con Dante è mediato da De Sanctis, che nella sua critica valorizza 
l’allegoria dantesca come ‘simbolo e veste del vero’. Accanto al senso contemplativo, 
infatti, pullula in Dante un vivo universo mondano, per cui il senso letterale si rende 
indipendente dal senso allegorico. Il poeta è portatore di una idea di letteratura − 
annota Pieri − ‘in rapporto conflittuale con il presente, alla luce di un concetto di 
giustizia come viatico di una più larga identità morale e civile’ (p. 83). Il sistema 
figurale del “sopravvissuto” − colui che ha varcato nei due sensi la soglia del regno dei 



105 
 

morti − risulta decisivo per una visuale prospettica dell’opera bassaniana, e rafforza 
l’identificazione autobiografica con il protagonista della Lapide: ‘Se allora Bassani si 
considera un poeta gettato nell’oltretomba dell’inferno nazista e fascista, dal quale è 
tornato “miracolosamente”, come Geo, ecco che egli, come Dante, guarda il mondo alla 
luce di chi ha vissuto sotto il cielo della morte e, di questo vivere, l’opera letteraria è la 
rappresentazione fotografica e, insieme, la sua movimentata e dinamica astrazione’ (p. 
85). L’autore delle Cinque storie, scrive Pieri, ‘ha guardato a Thomas Mann’, coscienza 
tragica della borghesia tedesca e della civiltà europea, rivendicando il ruolo di Dichter, 
nella tenace aspirazione testimoniale a fissare per sempre un tempo e uno spazio, quelli 
della città di Ferrara e della distruzione di ogni umanità susseguente alle leggi razziali. 
 
 
Ugo Perolino 
Dipartimento di Lingue, Letterature e Culture Moderne 
Università degli Studi ‘G. D’Annunzio’ (Chieti-Pescara, Italia) 
uperolino@unich.it 
 



106 
 

  

URN:NBN:NL:UI:10-1-115742 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
La parte maledetta: ciò che è vivo e ciò che è 
morto nel pensiero italiano del dopoguerra 
 
 
Recensione di: Dario Gentili, Italian Theory. Dall’operaismo alla 
biopolitica, Bologna, il Mulino, 2012, 246 p., ISBN: 9788815240262, € 
20,00. 
 
 
Federico Luisetti 
 
 
Come il suo titolo, sospeso tra uno sguardo da lontano sull’Europa e le vicende italiane, 
Italian Theory. Dall’operaismo alla biopolitica (il Mulino, 2012) è un racconto a due 
facce, continuo ma senza scioglimento, un volume che si apre con sinisteritas − ‘parola 
latina che indica la “parte maledetta”, che induce all’“errore” e, in generale, a 
“errare” e “deviare” rispetto alla linea e alla via “retta”’ (12) − e si conclude con una 
lunga sequenza di interrogativi sul rapporto tra politica e vita, conflitto e immanenza, 
globalizzazione e antagonismo.  

Senza risolvere la felice tensione produttiva tra esposizione didattica e 
interpretazione saggistica, Dario Gentili − filosofo della politica già autore di monografie 
su Walter Benjamin e la topografia politica − tesse una narrazione del pensiero radicale 
italiano dal secondo dopoguerra ad oggi, privilegiato non per il suo valore accademico 
ma per la sua singolare accettazione delle contraddizioni, e in seguito del collasso, della 
tradizione politica occidentale. A differenza dei superamenti o esaurimenti dialettici 
della modernità euro-atlantica, tipici delle filosofie del postmoderno, secondo Gentili 
l’operaismo, il pensiero della differenza femminile, le filosofie della crisi e 
dell’impolitico e, a partire dagli anni Novanta, le varie declinazioni italiane della 
biopolitica foucaultiana, hanno avuto infatti il coraggio di ingaggiare un corpo a corpo 
con le categorie politiche della modernità, ‘scavalcandole, decostruendole e 
dislocandole’ (9) alla ricerca dei loro nuclei più eversivi.  

Per un protagonista del primo operaismo quale Mario Tronti, questa sfida si arresta 
negli anni Settanta con la diagnosi del definitivo tramonto dell’Occidente e del ‘grande 
Novecento’, con un congedo dal vocabolario della lotta di classe e della cultura 
borghese. Nell’operaismo di Antonio Negri, nel pensiero della crisi di Massimo Cacciari e 
nella biopolitica di Roberto Esposito e Giorgio Agamben, la posta in gioco è invece il 
ripensamento del Politico, la collocazione dell’azione all’interno della vita, il tentativo 
di articolare azione politica e conflitto nell’ambito ormai planetario dei meccanismi di 
controllo del capitalismo, del suo dominio sui viventi. 



107 
 

Gentili innesta il proprio discorso in un dibattito ormai consolidato, soprattutto in 
ambito anglo-americano, sull’‘Italian Theory’, ossia sugli aspetti originali del pensiero 
italiano più radicale e meno accademico, sulla sua differenza nei confronti delle 
tradizioni filosofiche continentali. Negri ed Esposito hanno contribuito di recente a 
questa discussione, indicando in una prossimità alla vita, alla storia e alla politica le 
caratteristiche centrali della riflessione italiana (cfr. Antonio Negri, La differenza 
italiana, Nottetempo, 2004 e Roberto Esposito, Pensiero vivente. Origine e attulità 
della filosofia italiana, Einaudi, 2010). Gentili prosegue questa tendenza, sottolineando 
l’esito biopolitico del pensiero radicale italiano e smarcandosi sia dall’ortodossia 
operaista di Negri che dal recupero di Esposito della linea umanistica, storicistica e 
gramsciana. 

Procedendo per blocchi cronologici, Gentili scrive un racconto critico-decostruttivo 
(non tanto storia del pensiero ma cronaca demistificante del potere-sapere), del 
congedo dal marxismo togliattiano, dalla tradizione storicista, e dalla filosofia della 
prassi gramsciana. Una storia incentrata sull’esodo a sinistra dalla linea culturale del 
Partito Comunista Italiano, che si apre non a caso sulla scena gramsciana del marxismo 
togliattiano e prosegue con il ritorno eretico a Marx − anti-hegeliano e anti-storicistico − 
di Galvano della Volpe e di Tronti, il cui Operai e capitale (1966) è indicato come 
insuperabile libro-evento del pensiero radicale italiano del dopoguerra. 

‘Italian Theory’ scorge in questa ‘parte maledetta’, nel discorso settario degli 
operaisti e dei teorici dell’impolitico, del pensiero negativo e della crisi (Cacciari, 
Esposito), il seme della ‘differenza italiana’, la sinisteritas di una tradizione politica e 
concettuale marginale, capace tuttavia di riconfigurare e rilanciare negli anni Novanta il 
paradigma biopolitico foucaultiano, proponendosi come alternativa alle esangue 
ripetizioni dei dispositivi concettuali della modernità.  

I meriti del libro di Gentili sono molti, a partire dall’astuta decisione di utilizzare il 
dibatitto sull’‘Italian Theory’ − che talvolta è poco più di una strategia pubblicistica − 
per schivare un esercizio accademico di storia della filosofia e proporre invece una storia 
militante delle idee, un bilancio di ciò che è vivo e di ciò che è morto nell’attualità della 
lotta politica e dell’ecologia dei concetti. 

A mio avviso, un libro così di parte in cui risuona tuttavia una voce così 
impersonale, una storia così lineare di una costellazione concettuale segmentata e 
minore, è di per sé un piccolo dono della nostra epoca, forse il frutto di una generazione 
che ha imparato a vivere senza Storia e senza Politica, e a resistere alle sirene della 
Filosofia, non per questo abbandonando la militanza e la gioia dei concetti. 

‘La filosofia ha bisogno, oggi più che mai, di categorie nuove, all’altezza dei 
tempi’ (9). Poco importa dunque che il tragitto ‘dall’operaismo alla biopolitica’ narrato 
da Italian Theory non sia un destino dell’Essere ma un’efficace illusione prospettica, 
un’intersezione attualizzante di eventi e pensieri.  

Gentili ci riferisce la consumazione, non tragica ma geologica, degli orizzonti 
politici occidentali e il misterioso emergere della vita come sfondo geo-filosofico − al 
contempo naturale e culturale, biologico e sociale, antropologico e storico − in cui sono 
immerse oggi le nostre parole e le nostre azioni. 

Le pagine conclusive di Italian Theory sono dedicate al pensiero di Roberto 
Esposito e alla problematizzazione di che cosa sia ‘una politica che ha origine nella vita’ 
(221). Gentili non occulta la difficoltà di tematizzare e abitare antagonisticamente 
questo nuovo ambiente, chiudendo il volume con una lunga sequenza di domande senza 
risposte che riaprono il grande conflitto intorno allo ‘stato di natura’ occidentale.  



108 
 

 
 
Federico Luisetti 
University of North Carolina at Chapel Hill 
Dept of Romance Languages & Literatures 
123 Dey Hall, CB 3170 
Chapel Hill, NC 27599 (USA) 
luisetti@email.unc.edu 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



109 
 

  

URN:NBN:NL:UI:10-1-115743 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Le schermate dal secolo breve 
 
 
Recensione di: Philip Balma & Giovanni Spani (a cura di), L’Italia 
letteraria e cinematografica dal secondo Novecento ai giorni nostri, 
Cuneo, Nerosubianco, 2012, 172 p., ISBN: 9788889056899, € 15,00. 
 

 
Srecko Jurisic 
 
 
L’ultimo sessantennio ha visto il Bel Paese vivere rivolgimenti storici, socio-economici, 
politici ecc. che ne hanno inevitabilmente plasmato il profilo artistico. Il problema di 
quest’ultimo, come spesso accade quando si parla del caso italiano, è che è proteiforme 
e rende arrischiata ogni sintesi. Viepiù, che, salvo il fragore degli sporadici boom, è un 
periodo che può essere visto come una lunga crisi e la crisi, si sa, è l’humus fertile, se 
non il sinonimo, di grandi raggiungimenti artistici. Il volume collettaneo appare la forma 
più appropriata per analizzare il periodo in questione perché concettualmente prossimo 
ad un’indagine a campione, l’unica modalità possibile di affrontare una così ampia 
gamma di tematiche. Inoltre, a scorrere il libro si ha la sensazione di inevitabile 
squilibrio e d’incompiutezza che fa sì che i contributi riuniti nel volume paiano 
schermate, fotogrammi estrapolati da una sequenza che di fotogrammi simili potrebbe 
contenerne migliaia. 

Gli undici saggi contenuti nel volume curato da Balma e da Spani per la 
‘sventolante’ (quanto a formato album) collana ‘le bandiere’ sono, dunque, questo: 
delle schermate, scelte con cura, sette di loro dedicate alla letteratura e quattro alla 
settima arte.  

Il saggio di Ferrarese (‘Operai e letteratura: Nanni Balestrini dalla fabbrica alla 
società’, pp. 13-27) posto in apertura, dopo l’introduzione dei curatori (pp. 7-13) tenta 
la decodifica della musa militante dello scrittore neoavanguardista mettendo in 
evidenza la discrasia tra il suo punto di vista (Balestrini è fermamente convinto che 
l’ascesa del movimento operaio possa spostare l’ago della bilancia sociale) e quello di 
altri membri del Gruppo ’63. L’autore, attraverso valide argomentazioni teoriche ed 
analisi testuali (di due testi su tutti, Vogliamo tutto (1971) e Gli invisibili (1987)) 
evidenzia l’attualità dell’operaismo mai cicatrizzato e appagato di Balestrini. 

L’engagement è centrale anche nel secondo contributo del volume, quello di 
Gastaldi (‘Pier Vittorio Tondelli: il silenzioso impegno di “Camere separate”’, pp. 27-
38). L’autore del saggio traccia un acuto profilo bio-bibliografico di Tondelli contestando 
le ragioni della critica marxista, ma anche di altre scuole, tendenze e gruppi di cui 
Tondelli diffidava e che lo bollavano di ‘disimpegno’. L’individuazione, nell’opus di 
Tondelli, la volontà di comporre una sola grande opera, facilita l’analisi del suo 



110 
 

impegno, in sordina, ma attentamente strutturato, e l’evoluzione delle sue idee 
politiche e sociali. L’omosessualità più o meno celatamente intessuta nella narrazione e 
il fatto di essere sieropositivi nell’Italia, emotivamente brutale, degli anni Ottanta, 
costituiscono il fulcro dell’impegno di Tondelli, come conclude Gastaldi in uno dei saggi 
più interessanti del libro.  

Elizabeth Scheiber, a sua volta (‘“Prima volevo vivere”. Memoria e trauma ne “Il 
fiume delle nebbie” di Valerio Varesi’, pp. 38-49), ricerca i significati reconditi nella 
trama gialla del romanzo di Varesi toccando uno dei binomi critico-letterari più 
stimolanti degli ultimi anni, quello composto da storia e memoria, ma anche uno dei 
(sotto)generi più battuti negli anni recenti, quello del giallo storico. Il tramonto del 
fascismo, un duplice omicidio e due indagini (quella del commissario Soneri e quella 
della studiosa) che scavano nei simboli della Bassa Padana alla ricerca delle radici e 
delle conseguenze delle colpe in maniera scientificamente solida sono al centro del 
saggio che inserisce la categoria del giallo nel novero dei contributi del volume.  

Il saggio di Gregory Pell (‘Una visione d’insieme, il Nordest visto da Bugaro, Tonon 
e Trevisan’, pp. 49-68), tenta un’operazione critica che potrebbe tranquillamente essere 
l’argomento di una monografia: delineare l’identità letteraria del Nordest italiano. La 
geostoria letteraria, sin dai saggi di Dionisotti negli anni Cinquanta, si presenta come 
una strada di difficile percorribilità, salvo nei casi in cui si abbiano degli argomenti 
scientificamente validi per avventurarvisi. Pell, a considerare soltanto la narrativa 
italiana dell’ultimo ventennio, gli argomenti ce li ha e ciò è evidente nel suo saggio, 
denso e ricco di spunti. 

Spani dedica il suo contributo a Marco Paolini, l’uomo di teatro veneto (‘Geografia 
letteraria e “cani del gas”: appunti sul viaggio di Marco Paolini’, pp. 68-80) di cui 
analizza la peculiare ‘odeporica teatrale’, il viaggio in un’Italia che resta il pluribus 
unum che è, ma che proprio attraverso le proprie idiosincrasie si rivela essere unica e 
unita. Vicino al saggio di Spani, per certi versi, si trova l’articolo di Anna Rinaldin, 
dedicato a Ernesto Calzavara (‘Lingua e dialetti nella produzione poetica di Ernesto 
Calzavara (con un inedito dello stesso poeta)’, pp. 80-92) che si conclude con un’inedita 
dichiarazione di poetica Calzavara intitolato ‘Perché scrivo poesia in dialetto?’. 
L’autrice, sondando le ragioni della poetica dialettale di Calzavara, ne tenta 
un’argomentata decodifica secondo cui Calzavara non solo non ritiene il dialetto sia un 
qualcosa di morto o arcaico, ma lo vede come strumento linguistico estremamente 
moderno e adattabile.  

Enrico Minardi (‘Pier Paolo Pasolini e l’ossimoro: questioni di prospettiva: “Le 
ceneri di Gramsci”’, pp. 92-112) analizza Le ceneri di Gramsci monitorando con 
particolare attenzione l’evoluzione dell’ideologia pasoliniana e delle sue riflessioni sul 
ruolo dell’arte nella società come anche il saggio successivo, quasi si tratti di un dittico 
pasoliniano, che Daniele Fioretti dedica al cinema di Pasolini (‘La colpa dell’innocente: 
natura, religione e rivoluzione nel cinema di Pasolini’, pp. 112-123). 

L’interessante saggio di Philip Balma (‘L’olocausto nel cinema di Carlo Lizzani: il 
caso controverso di “Hotel Meina”’, pp. 123-133) ripercorre alcune polemiche rese 
cinematografiche dell’Olocausto in Italia (ad esempio Kapò di Pontecorvo, del 1959, ma 
anche altre) soffermandosi sul dibattito, piuttosto acceso, che ha accompagnato l’uscita 
del film Hotel Meina di Lizzani e incentrato sullo stridente contrasto tra la tragica 
faction, raccontata dai sopravvissuti e la fiction cinematografica. 

Il contributo di Elena Buonocore (‘Il cinema come cura: il potere rigenerante del 
cinema nella cinematografia italiana contemporanea, da “Caro diario” a “Lo spazio 



111 
 

bianco” a “La prima cosa bella” (1993-2010)’, pp. 133-147) sottolinea quella che 
potrebbe essere la dimensione ‘meta’ del cinema nel senso che prende in esame il ruolo 
del cinematografo in Caro diario di Nanni Moretti (1993) e La prima cosa bella (2010) di 
Paolo Virzì, evidenziando l’escapismo salutare delle buie sale cinematografiche e 
interpretando in maniera arguta il rapporto che si viene a creare tra le pellicole viste dai 
personaggi e i film stessi. 

Chiude il volume il saggio di Fulvio Orsitto (‘Percorsi pulp di fine millennio: 
considerazioni su Nicolò Ammaniti tra letteratura, cinema ed arte sequenziale’, pp. 147-
163), dedicato all’intercambiabilità di modelli tra il linguaggio dell’arte cinematografica 
e le arti figurative. Il lavoro di Orsitto si concentra in particolar modo sul racconto 
‘L’ultimo capodanno dell’umanità’ di Nicolò Ammaniti (1996) e le sue successive 
versioni, quella filmica di Marco Risi, del 1998 e quella a fumetti del duo Brolli e Fabbri, 
del 2004 analizzandone l’iter transmediatico.  

In conclusione, il volume curato da Balma e da Spani offre delle limpide schermate 
assemblate che spaziano tra tematiche molto frequentate dalla critica (Pasolini) e 
quelle che lo sono meno (Calzavara) generando così una peculiare impressione 
d’equilibrio che, oltre a rendere godibile e fluida la lettura, contribuisce alla forza 
scientifica del libro. Si tratta, in realtà, di un equilibrio precario tenuto in piedi dal fil 
rouge dell’impegno, dall’intermedialità e dalla molteplicità dei piani di lettura che, tra 
le inevitabili lacune, tentano di inquadrare i risultati artistici di una crisi di lunga 
durata.  
 
 
Srecko Jurisic 
Odsjek za Talijanski Jezik i Knjizevnost  
Filozofski Fakultet 
Sveuciliste u Splitu 
Radovanova 13 
21000 Spalato (Croazia) 
sreckojurisic@gmail.com  
 



112 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-115744 - Publisher: Igitur publishing 

Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
Riflessioni sulla violenza tra esperienza e memoria 
 
 
Recensione di: Federica Colleoni & Francesca Parmiggiani (a cura di), 
Forme, volti e linguaggi della violenza nella cultura italiana, Lonato 
del Garda (Brescia), Edibom edizioni letterarie, 2012, 259 p., ISBN: 
9788864720180, € 20,00. 
 
 
Inge Lanslots 
 
 
Nato in nucleo nell’ambito del convegno AAIS del 2010 e ampliato in seguito, il volume a 
cura di Federica Colleoni e Francesca Parmiggiani raccoglie sedici saggi che analizzano le 
forme e i volti della violenza dei linguaggi cinematografico, musicale e letterario della 
cultura italiana del vent(un)esimo secolo, saggi che sono strutturati in base a criteri 
tematico-cronologici o storiografici. I primi saggi sono dedicati al cinema 
contemporaneo, gli ultimi si concentrano sulla letteratura, tutti di stampo tematico o 
storiografico. Nella parte centrale si inserisce poi un contributo su altre forme di 
espressione artistica. Con la raccolta si presenta non solo una panoramica, che va dal 
cinema contemporaneo alla letteratura cavalleresca e quella più recente, ma anche un 
approfondimento di tale presenza nella cultura italiana. Si offrono analisi e approcci 
nuovi e sorprendenti in base a opere molto illustrative. 

Una delle novità più notevoli del volume è l’inclusione dello studio del linguaggio 
musicale, finora trascurato nel dibattito sulla violenza. Così, nel saggio di Sebastiano 
Ferrari, che si situa proprio nella parte centrale del volume, viene evidenziato in quale 
misura la canzone degli anni Settanta abbia potuto esprimere ‘il clima di violenza e di 
tensione di quegli anni’ (p. 111). Illustrando la sua ipotesi con canzoni di Roversi-Dalla, 
di Gaber-Luporini, di De André-Bentivoglio e di Lolli, Ferrari dimostra che la canzone 
dell’epoca non ha più questa prima funzione di intrattenimento ma che essa diventa un 
luogo di riflessione sul potere: si denunciano l’abilità del sistema, che porta alla 
disaffezione dalla politica, e la tragicità di sollevazioni e di atti criminosi.  

Quegli anni di contestazione costituiscono il contesto dei film studiati da Federica 
Colleoni, una delle curatrici del volume, cioè Pasolini. Un delitto italiano di Marco Tullio 
Giordana e Romanzo criminale di Michele Placido. Mentre il primo film si caratterizza 
per l’uso di materiale extracinematografico complicando ‘la distinzione tra materiale 
reale e fittizio agli occhi dello spettatore’ (p. 99), il secondo focalizza sull’approccio 
dietrologico alla violenza politica di destra e di sinistra di quegli anni in un’ulteriore 
finzionalizzazione della storia già iniziata nel romanzo noir omonimo di De Cataldo, da 
cui è stato tratto il film. Tornando ai film girati negli anni Settanta Chiara Borroni 
prende in esame i film di Bellocchio e di Samperi che dimostrano quanto sia grande la 



113 
 

schiavitù degli italiani nei confronti dell’oggetto moderno. Si insiste sul ruolo del 
setting, e in particolare su quello delle case dei protagonisti, l’una ipertrofica, l’altra 
semivuota ed essenziale, ma ambedue spazi esistenziali violati nella loro assenza 
ontologica. Nei film horror-gotico degli stessi anni l’uso della violenza si dà quasi per 
scontata, ma, come illustra Fabio Benincasa, all’interno del cinema di genere Lucio Fulci 
e Dario Argento sfruttano la sospensione del tempo e l’erotismo per l’impatto scandaloso 
o meno sul pubblico. Il contributo di Stefano Ciammaroni, invece, sottolinea che nel 
cinema del neorealismo la rappresentazione della violenza popolare deve rendere l’idea 
di una progressione storica mentre viene paradossalmente accentuata l’italianità delle 
vittime di violenza. I registi dell’epoca presentano al pubblico ‘comunità sociali non 
ancora [pienamente] sviluppate’ (p. 26) che non sanno come rapportarsi ai ‘centri 
urbani in forte espansione economica’ (p. 26). 

Oltre ai saggi dall’approccio prettamente storiografico, gli altri saggi della prima 
parte hanno un’impostazione più tematica. I saggi di Francesco Rosetti e Francesca 
Parmiggiani, per esempio, si concentrano sul rapporto molto stretto tra la 
rappresentazione della violenza e il potere del visivo. Il primo tratta il cinema degli anni 
Venti di Marco Ferreri in cui la violenza diventa addirittura la base, il fondamento della 
rappresentazione mentre è sempre legata all’ossessione e alla compulsione. 
Ripercorrendo l’evoluzione del regista milanese Rosetti afferma: ‘La mutilazione e la 
morte dei personaggi sono sempre dei tentativi di vivere le pienezza dell’esistenza, che 
si ribalta comunque nello sconsolato fallimento della morte’ (p. 68). Nell’altro saggio 
Parmeggiani illustra che nei film di Garrone la macchina da presa studia lo sguardo che 
tesse i rapporti tra i protagonisti, sguardo che comporta una tensione tra fuga e 
dipendenza. La macchina da presa non coincide quindi con il punto di vista dei 
protagonisti, ma coglie lo sguardo di chi osserva e di chi è osservato. Così, la 
protagonista è ben consapevole che il suo corpo viene modellato a seconda dei desideri 
dell’amante a cui piace osservarla a distanza. La violenza nel cinema, però, può anche 
essere letta in chiave lacaniana nel senso che la violenza può essere vista come 
soggettivo o oggettiva: mentre quest’ultima indica quella inerente allo stato normale di 
cose, quella soggettiva sta per l’elemento perturbante del normale o pacifico stato di 
cose. Nell’analisi di Luana Ciavola diventa chiaro che i film di Giuseppe Tornatore e di 
Claudio Noce si prestano molto ad una lettura simile, ma si scopre anche che per le 
vittime la violenza, spesso invisibile, è una ‘espressione o affermazione di vita’ (p. 97). 

Nella parte dedicata alla letteratura Christopher Nixon si china sull’immagine della 
foresta nella Gerusalemme liberata: la foresta, e in particolare la selva di Saron, da 
scenario-sfondo della violenza cavalleresca si trasforma in una risorsa di violenza 
tecnologica. A questa luce l’opera di Tasso contiene molti elementi della modernità 
poetica introducendo un pathos e una densità semantica sorprendente. Gabriele Vitello 
sposta l’attenzione verso gli anni di piombo mettendo il dito sul fatto che certi testi 
contemporanei di Rocco Carbone e di Walter Veltroni tendono a reinpretare la violenza 
di quegli anni in chiave a- o post-ideologica. Nei testi prevale uno sguardo nostalgico e si 
aspira a un solidarismo genericamente morale. Secondo Roberto Risso i motori della 
violenza sono la furia e l’odio, almeno nei gialli di Scerbanenco, basati sulla cronaca 
nera e rosa, che, con una forte intensità, narrano storie che hanno come argomento 
centrale la violenza in ogni suo aspetto e la consecutiva ingiustizia a cui il medico Duca 
Lamberti, protagonista di molte storie, cerca di rimediare. 

Seguono poi altri saggi che hanno un filo piuttosto storiografico. Loredana Di 
Martino chiarisce come il genere del giallo si presta molto alla riflessione sulle ansie 



114 
 

culturali provocate dalle recenti ondate di immigrazione. Sia Giancarlo De Cataldo che 
Massimo Mongai e Gianrico Carofiglio si indegnano dell’intolleranza, ma allo stesso 
tempo i tre autori esprimono il loro ottimismo che la società italiana possa cambiare per 
il meglio. Dal crime novel si passa ai testi di Dacia Maraini la cui analisi porta alla luce 
sia la complessità dei rapporti caratterizzati dall’abuso di e dalla violenza nei confronti 
delle donne sia la performatività complessa delle donne, il che, come sottolinea Alex 
Standen, fa capire che ogni domanda in proposito esige una risposta sfumata. La 
violenza subita dalle donne viene anche studiata da Marie Orton, ma nelle opere di tre 
scrittrici ebree sopravissute ad Auschwitz: Liliana Millu, Giuliana Tedeschi e Settimia 
Spizzichino. Il lager, come descritto nelle testimonianze, è uno spazio disumanizzante e 
violento dove il corpo della donna tende a scomparire . All’interno del lager si creano 
comunità che però non riescono a fermare il processo di straniamento e di 
confinamento. 

Il romanzo Pozzoromolo di Luigi Romolo Carrino sposta l’attenzione sugli effetti di 
violenza che subisce l’individuo in modo passivo, effetti che poi sembrano colpire gli 
altri e la collettività in generale. Christian G. Moretti osserva però che si riscontra anche 
la volontà di liberarsi dal male e che il lettore viene costretta ad assistere alla 
formazione del soggetto-vittima. Il saggio conclusivo del volume parla del genocidio 
armeno come narrato da Antonia Arslan in La masseria delle allodole: Andrea Gallo, che 
dialoga con la scrittrice, sintetizza la finzionalizzazione dell’esperienza della famiglia di 
Arslan, narrazione che combina scrittura, storia e memoria. 

Tutti i saggi del volume evidianzo quanto ‘[l]a violenza, rappresentata, segna di sé 
la riflessione critica sul complesso rapporto tra esperienza e memoria e sulla prassi della 
sua stessa rappresentazione’ (p. 5) producendo effetti estetico-etici e appellando al 
pubblico e agli studiosi della cultura italiana. 
 
 
Inge Lanslots 
KU Leuven 
Subfaculteit Taal & Communicatie 
Sint-Andriesstraat 2, 2000 Antwerpen (Belgio) 
Inge.Lanslots@arts.kuleuven.be 



115 
 

  

URN:NBN:NL:UI:10-1-115745 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
L’esperienza ebraica transnazionale nel bacino del 
Mediterraneo: oltre l’Olocausto  
 
 
Recensione di: Raniero Speelman, Monica Jansen & Silvia Gaiga, Ebrei 
migranti. Le voci della diaspora / Jewish Migration. Voices of the 
Diaspora, Italianistica Ultraiectina 7, Utrecht, Igitur, 2012, 389 p., 
ISBN: 9789067010320, open access, € 21,88 (copia cartacea). 
 
 
Philip Balma 
 
 
Il settimo volume della rivista Italianistica Ultraiectrina è il terzo ad essere dedicato 
alla letteratura italo-ebraica. Ebrei migranti, a cura di Raniero Speelman, Monica Jansen 
e Silvia Gaiga, si distingue per la sua attenzione all’esperienza diasporica e migratoria 
della popolazione ebraica. Oltre alla prefazione e all’introduzione di Speelman, Ebrei 
migranti raccoglie trentadue interventi sulla natura transnazionale dell’esperienza 
ebraica. Il comune denominatore non è quindi un singolo paese. In termini geografici 
invece, Ebrei migranti è un volume incentrato sul Mediterraneo e sulla impressionante 
diversità di esperienze multiculturali che hanno marcato la diaspora ebraica, a 
prescindere dal paese preso in esame (l’Italia, la Turchia, Israele/ la Palestina, ecc.). 
 In termini cronologici il volume dà spazio ad una varietà di indirizzi accademici. Il 
primo saggio, scritto da Francesco Mandis, discute il trattamento degli ebrei italiani 
durante la peste del 1348, appoggiandosi sia a testi storici (la Cronica di Villani) che 
letterari (il Decameron di Boccaccio). Dopo il contributo di Mandis il volume passa al 
Rinascimento con l’intervento di Rivière sugli ebrei fiorentini nella sfera politica della 
città dopo la morte di Lorenzo de’ Medici. Sempre di letteratura rinascimentale si parla 
nel saggio di Bikard, che discute la produzione poetica di Elia Bachur Levita, uno 
studioso tedesco i cui componimenti epico-biblici in yiddish sono poco conosciuti. Al 
centro dello studio di Bikard si trova una discussione dell’influenza del Furioso di Ariosto 
su Pariz un Wiene di Levita, ed è grazie a questa componente transculturale che lo 
studioso di Nuremberg introdusse numerosi ashkenaziti all’estetica del rinascimento 
letterario italiano. L’articolo di Stefania Ricciardi arriva a toccare il periodo 
contemporaneo trattando delle molte peripezie della famiglia Camondo tra l’Ottocento 
e il Novecento tra Venezia, Istanbul e Parigi. La tragica storia degli ebrei di Rodi è il 
soggetto del saggio di Sophie Nezri-Dufour, che passa in rassegna la testimonianza di 
Rachamin Cohen, sopravvissuto all’inferno di Auschwitz. 
 I curatori di Ebrei migranti hanno raccolto una varietà notevole di studi in questo 
volume. Nell’introduzione Speelman distingue le sezioni in cui i contributi sono stati 



116 
 

suddivisi. Se gli studi nella prima sezione (‘Capita selecta di storia ebraica nel 
Mediterraneo’) sembrano a prima vista avere poco a che vedere l’uno con l’altro, la 
maggioranza degli interventi mostrano invece una coerenza interna. La sezione (‘Ebrei e 
turchi’) si incentra infatti sull’esperienza ebraica in Turchia attraverso i secoli. Oltre ai 
saggi di Güleryüz, Behar e Akdoğan questa seconda parte del volume vanta anche la 
partecipazione di due scrittori che operano al di fuori del contesto universitario: Lizi 
Behmoaras, una giornalista turca autrice di testi biografici, e il romanziere Renzo 
Modiano.  
 La sezione ‘Una letteratura moderna della diaspora’ verte sulla scrittura italo-
ebraica, e include undici saggi. Se ne segnalano solo una frazione in questa sede per 
motivi di spazio, partendo dallo studio di Maria Carmela D’Angelo sugli autori ebraici 
livornesi e il loro uso del bagitto, una lingua creata dalla mescolanza di lingue europee 
con l’ebraico ed il livornese. D’Angelo ipotizza un collegamento tra questa fusione 
interlinguistica e il processo di integrazione, mirato ad una convivenza pacifica tra ebrei 
e cristiani. Dopo l’itinerario linguistico-letterario seguito da D’Angelo il volume passa 
all’intervento di Matteo Brera, che studia i libretti verdiani per rilevare il peso dato alla 
diaspora dal Nabucco in poi. Questa terza sezione include saggi su autori celebri quali 
Natalia Ginzburg e Giorgio Bassani, uno studio sulla figura del marrano in Turchia, ed 
altri su artisti meno noti come Angiolo e Laura Orvieto e Fausta Cialente. 
 La quarta sezione (‘Sullo sfondo, Israele’) verte sul territorio israeliano come meta 
di tutti i discorsi diasporici. Oltre al testo di Roberto Vigevani su Leo Neppi Modona 
questa sezione tratta dell’ebreo sionista praghese Hugo Bergmann (nel testo di Claudia 
Sonino), degli scritti transculturali di Masal Pas Bagdadi (nell’intervento di Daniele 
Comberiati), e infine discute l’ambigua situazione degli ebrei fuori da Israele (in ‘Israele 
e galùt’ di Jesurum).  
 La sezione finale di questo volume è dedicata agli ‘Scrittori contemporanei della 
Diaspora ebraica’, ed inizia con un saggio di Derek Rubin sulla diaspora americana. Rubin 
si sofferma su un’antologia di racconti di ebrei americani per rilevare la presenza nella 
loro coscienza collettiva della Terra Promessa, talvolta modificata al punto da diventare 
un simbolo. Lo sradicamento discusso da Rubin si ritrova anche nello studio di Tatiana 
Bruni su Gad Lerner, scrittore e giornalista di Beirut che ottenne la cittadinanza italiana 
a trent’anni. Lo stesso vale per l’intervento di Marialaura Chiacchiarelli su Clara Sereni, 
il cui romanzo Il gioco dei regni traccia un ponte simbolico tra l’Italia e la Russia da una 
parte, e Israele dall’altra. Il contributo di Dennis Smit invece prende in esame gli scritti 
di Miro Silvera, autore nato in Siria ma residente a Milano, per la tendenza a trattare 
‘temi profondamente ebraici’, nella sua prosa. Il saggio successivo, di Jansen e Clemens 
Arts, prende in considerazione due autori già affrontati in questo volume (Lerner e 
Silvera), appoggiandosi all’etica della diaspora adottata da Auerbach (a partire dal suo 
esilio a Istanbul) e l’impatto che ebbe sul pensiero di Edward Said. L’ultimo saggio di 
Ebrei migranti consiste di una discussione del libro Nel regno oscuro di Pressburger, un 
romanzo ibrido ispirato liberamente alla Commedia dantesca, esaminato in modo 
eloquente da Inge Lanslots e Annelies Van den Bogaert.  

Ebrei migranti è un’importante raccolta di saggi che riflette la diversità nel 
campo degli studi ebraici, ma soprattutto la varietà di esperienze diasporiche e 
migratorie di milioni di ebrei in area mediterranea ed oltre. Il volume va a colmare 
molte delle lacune createsi nel discorso sull’esperienza ebraica italofona, in particolare 
per quanto riguarda le opere letterarie che non toccano il contesto dell’Olocausto. 
Concentrandosi sull’esperienza migratoria in ambito mediterraneo, Ebrei migranti mira 



117 
 

anche ad attirare maggiormente l’attenzione degli studiosi sulle intersezioni tra la 
cultura ebraica e quella turca, un terreno fertile e finora esplorato in modo parziale. 
 
 
Philip Balma 
Literatures, Cultures & Languages 
University of Connecticut 
365 Fairfield Way Unit 1057 
Storrs, CT 06269-1057 (USA) 
philip.balma@uconn.edu 
 
 



118 
 

 

URN:NBN:NL:UI:10-1-115746 - Publisher: Igitur publishing 
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License 
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl 

 
SEGNALAZIONI - SIGNALEMENTEN - NOTES 
 

Stregonerie tra l’Italia e l’Olanda 
Il 30 maggio 2013 la dottoressa Tania De Nile (Università di Roma ‘La Sapienza’, Facoltà 
di Scienze Umanistiche, in co-tutela con l’Università di Leida) ha discusso a Leida la tesi 
di dottorato intitolata Spookerijen. Tassonomia di un genere della pittura nederlandese 
del XVII secolo. Promotori erano la Professoressa Michela Di Macco (Università di Roma) 
ed il Professor Gert Jan van der Sman (Università di Leida/NIKI di Firenze). 

La tesi affronta un aspetto della cultura figurativa del Secolo d’Oro nei Paesi Bassi 
fin qui mai esplorato sistematicamente: il successo, l’articolazione, la struttura delle 
rappresentazioni di argomento diabolico-stregonesco all’interno della varia e complessa 
pittura di genere. Dando un taglio originale al panorama della ricerca internazionale, 
finora non sempre attento allo studio della ricezione o all’indagine su basi filologiche 
delle singole emergenze pittoriche, la tesi di dottorato di De Nile esplora questo tipo di 
dipinti definendolo un vero e proprio sotto-genere merceologico della pittura di genere 
fiamminga e olandese del Seicento (definito dai contemporanei con il termine di 
spookerijen, ovvero ‘fantasmagorie’). Questa ricerca chiarisce come le opere incentrate 
su tali temi siano spesso state considerate semplici ripetizioni o varianti dei prototipi 
messi in circolazione da Hieronymus Bosch e Pieter Bruegel, e dimostra invece che, 
nonostante l’evidente e innegabile legame con tali modelli, esse debbano più 
correttamente essere interpretate parte di una categoria pittorica percepita come 
specifica nel Seicento. 
 La tesi è divisa in quattro parti: la prima affronta il problema della definizione 
della categoria pittorica nella letteratura artistica, la seconda ne indaga la ricezione 
‘merceologica’ attraverso gli strumenti conoscitivi del collezionismo e del mercato 
(inventari e cataloghi d’aste); la terza si concentra sullo studio delle incisioni che 
forniscono il repertorio di motivi utilizzati; la quarta esplora l’orizzonte espressivo dei 
pittori che con più originalità si dedicarono alle spookerijen. 
 Nella prima parte De Nile analizza la terminologia utilizzata per riferirsi a tali 
rappresentazioni nelle opere di letteratura artistica di scrittori nederlandesi (o 
pubblicate in Olanda) nell’arco temporale che va da Het Schilder-Boeck (1604) di Karel 
van Mander a De groote Schouburgh der Nederlantsche Konstschilders en schilderessen 
(1718-1721) di Arnold Houbraken. Con grande padronanza del contesto e con un 
controllo sofisticato dei problemi linguistici, l’autrice ragiona sulle varianti del termine 
e sulle sfumature nelle diverse fonti. Uno degli aspetti più importanti della ricerca 
consiste nell’analisi della terminologia, al fine di sostituire all’abusato e fuorviante 
diableries i termini specifici utilizzati all’epoca. È van Mander a servirsi per primo del 
termine ghespoock per descrivere le fantasiose figure della produzione di Bosch, ed i 
termini spoock/spoockerijen sono i più usati da Cornelis de Bie e Arnold Houbraken per 
parlare di opere rispondenti a caratteristiche specifiche. A questi autori fanno da 
contraltare le fonti classiciste che invitano gli artisti a evitare tali soggetti perché 



119 
 

estranei alla realtà e privi di decoro, declinando gli stessi criteri di giudizio già riservati 
alle grottesche. 
 Il lavoro svolto nella seconda parte della tesi non sarebbe stato possibile se Tania 
De Nile non avesse trascorso un anno in Olanda, dove ha potuto analizzare una 
ricchissima campionatura d’inventari e cataloghi d’aste sei e settecenteschi. La 
singolarità della ricerca ha richiesto che il fenomeno della ricezione di questo genere 
pittorico venisse campionato sul lungo periodo (1600-1799) e che venisse operata una 
comparazione tra la terminologia presente negli inventari e nei cataloghi di aste dei 
Paesi Bassi del Sud, soprattutto di Anversa, e quella riscontrabile nelle fonti dei Paesi 
Bassi del Nord. Di grande importanza risulta il vaglio completo degli appunti di Abraham 
Bredius, conservati presso l’RKD (Rijksbureau voor Kunsthistorische 
Documentatie/Istituto Nazionale di Storia dell’Arte) de L’Aia, contenenti le trascrizioni 
di inventari olandesi di vario genere. Va segnalata, per la parte relativa ai cataloghi 
d’aste, anche l’analisi delle schede dello storico dell’arte olandese Cornelis Hofstede de 
Groot. L’autrice si è poi concentrata sul ruolo delle rappresentazioni diabolico-
stregonesche nelle collezioni descritte in inventari, focalizzandosi sullo studio della 
posizione occupata dai soggetti pittorici nelle abitazioni, che si pone come un valido 
indicatore in grado di fornirci un’immagine della percezione da parte dei collezionisti. In 
maniera trasversale è stato anche affrontato l’aspetto dei prezzi riscontrati negli 
inventari esaminati, del valore economico di tali immagini in rapporto agli altri soggettoi 
presenti sul mercato olandese. 
 Uno dei punti forti del lavoro risiede nello studio del repertorio di motivi fatti 
circolare dalle stampe cinque e seicentesche (terza parte). Riutilizzati in periodi e 
contesti geografici differenti, essi divengono ‘tipici’ del genere. Per rendere evidenti le 
forme e la diffusione di questi ‘riusi’, nel testo viene presentata una mappatura dei 
dipinti seicenteschi in cui è dato riscontrare prestiti letterali tratti da specifiche 
incisioni − tra cui soprattutto Bruegel e Callot – attraverso l’utilizzo di tavole 
esemplificative.  

Nella quarta parte della tesi De Nile si è soffermata sugli artisti che hanno 
introdotto le novità più significative nel genere evitando così di ripetere in maniera 
letterale le soluzioni formali dei modelli di riferimento. L’idea più originale in questa 
parte del lavoro sta nell’aver evidenziato il carattere peculiare della circolazione di 
questo tipo di immagini nell’area nederlandese, che motiva anche una maggiore osmosi 
tra i vari sottogruppi e una maggiore fluidità tra di essi. L’utilizzo del termine 
spookerijen nei Paesi Bassi del Nord per indicare in maniera indifferenziata ‘tentazioni, 
stregonerie e inferni’ implica la percezione che essi, di là dai differenti temi trattati, 
fossero accomunati dalla componente ‘fantasmatica’; allo stesso tempo ciò presuppone 
la perdita evidente del legame con gli episodi religiosi di riferimento. Segue un’analisi 
degli artisti che hanno apportato le innovazioni più importanti al genere, da cui si 
evidenzia che esse si ritrovano negli artisti fiamminghi e olandesi che hanno lavorato in 
Italia (Jan Breugel il Vecchio, Jacob van Swanenburg, Domenicus van Wijnen). Il distacco 
già avvenuto con la componente religiosa dei soggetti rende possibile l’introduzione di 
elementi di classicità nel più anticlassico dei generi nordici.  

Jacob van Swanenburg, nativo di Leiden ma attivo per 24 anni a Napoli, costituisce 
un caso di studio particolarmente interessante, giacché nel 1608 l’artista fu accusato e 
processato dall’Inquisizione partenopea per aver esposto una stregoneria nel suo studio. 
Le argomentazioni da lui utilizzate per difendersi, puntualmente esaminate nel testo, 
sono la prova tangibile del diverso approccio con cui gli artisti nel contesto olandese e in 



120 
 

quello italiano si relazionavano a tale tematica: Swanenburg sottolinea, infatti, che tali 
immagini erano realizzate per far ridere, per stimolare l’immaginazione dell’artista e la 
curiosità dell’osservatore. Al contempo egli appare ben conscio di fare qualcosa che era 
proibito in Italia. Per tale motivo l’artista diverrà il punto di riferimento per un numero 
di artisti locali, tra cui soprattutto Salvator Rosa, che si mostravano particolarmente 
insofferenti nei confronti della Chiesa e delle istituzioni, 

Domenicus van Wijnen, all’opposto, per inserirsi nel contesto della città di Roma, 
dove abitò tra il 1680 e il 1690, adatta il genere nordico delle spoockerijen al contesto 
collezionistico locale, prediligendo la trattazione di episodi che vedono come 
protagonisti maghi ed indovini tratti dalla mitologia e dalla letteratura antica, tra cui 
Medea, Tiresia e Manto. In tal modo le scene di stregoneria, travestite da mito, 
potevano essere liberamente apprezzate all’interno di opere caratterizzate da 
atmosfere oniriche e meravigliose. 

De Nile è stata in grado di affrontare, con strumenti euristici di qualità e con uno 
straordinario controllo delle fonti letterarie e figurative, un campo di indagine i cui 
confini erano ancora poco chiari, e di delineare con argomentazioni solide gli elementi a 
disposizione. La tesi rappresenta, quindi, uno strumento prezioso per gli studi sulla 
cultura figurativa del Seicento olandese. L’attuale edizione, di tiratura limitata, è 
disponibile in numerose biblioteche (RKD e Koninklijke Bibliotheek de L’Aia, Universiteit 
Leiden, NIKI di Firenze, Bibliotheca Hertziana di Roma, Biblioteca Nazionale Centrale di 
Firenze). È auspicabile in un prossimo futuro l’attuazione di un’esposizione in ambito 
museale, con relativo catalogo. 

 
− Tania De Nile, Spookerijen. Tassonomia di un genere della pittura nederlandese del 
XVII secolo, tesi di dottorato/proefschrift Universiteit Leiden/Università di Roma ‘La 
Sapienza’, 2013, 331 p., edizione a cura dell’autore. 
 

Erik P. Löffler  
Rijksbureau voor Kunsthistorische Documentatie/ Netherlands Institute for Art History 
P.O. Box 90418, 2509 LK Den Haag (Paesi Bassi)  
loeffler@rkd.nl 
 
 
~ 
 
 
Imparare l’italiano nei Paesi Bassi 
La dissertazione di Sara Szoc, guidata prima dal compianto Serge Vanvolsem, e poi dal 
noto storico della linguistica Pierre Swiggers, è un lavoro impressionante. È stata 
concepita come una terminografia modello, ma anche come studio sui termini 
grammaticali del Seicento (in senso largo, andando dal 1555 al 1710), una discussione 
sulla natura delle grammatiche analizzate e uno studio metalinguistico sui concetti di 
terminografia e terminologia. L’opposizione fra questi due termini è basata su quella tra 
lessicografia (creazione di dizionari) e lessicologia (studi sulla metodologia), ma nella 
letteratura critica non viene sempre adoperata in senso coerente. Il corpus della tesi di 
dottorato consiste nelle grammatiche di Alberto Acarisio, Carolus Mulerius, Nathanel 
Duez, Johannes Franciscus Roemer, Pietro Paravicino, Lodewijk Meijer, Jean Vigneron 



121 
 

[alias Veneroni], Bruno Moretti e Moses Giron. I testi sono scritti in latino, francese, 
neerlandese e italiano. Contiene inoltre una bibliografia di 28 pagine di testi primari e 
46 pagine di letteratura secondaria, per cui risulta uno strumento indispensabile per chi 
lavora sul periodo. 

Si tratta di un libro consistente, pubblicato in due volumi, il secondo dei quali 
contiene soprattutto la documentazione. Il primo volume consta di tre parti: la seconda, 
pari a 360 pagine, rappresenta la ricerca vera e propria, chiamata analisi delle parti del 
discorso, e contiene un’introduzione metodologica, nove capitoli specifici sul tema 
indicato e uno dedicato alla sintassi in genere.  

Al lettore interessato è necessario un po’ di tempo prima di afferrare la struttura 
del libro, malgrado i numerosi riassunti parziali e indici che l’autrice fornisce. Così man 
mano scopre i numerosi punti forti della ricerca, e anche qualche aspetto meno 
sviluppato. I punti forti sono a mio parere i seguenti. Anzitutto, c’è un’informazione 
molto completa su tutto quello che si sa sugli autori trattati. Poi ci sono le banche dati 
terminologiche preparate col computer e presentate in modo estremamente chiaro, con 
una struttura trasparente, che viene spiegata nei dettagli. Per il trattamento delle parti 
del discorso e le loro proprietà l’autrice ha elaborato uno schema nello stesso tempo 
rigido, il che permette di fare sempre le stesse domande al corpus, eppure abbastanza 
flessibile per elaborare punti specifici per certe categorie, adatte a spiegare la varietà 
delle parti del discorso fino nei minimi dettagli. In questo modo Szoc intrattiene una 
discussione continua con i commentatori, antichi e moderni. Infine la studiosa illustra 
ampiamente le tecniche di presentazione e le rappresentazioni schematiche, che 
potranno essere stimolanti per altri ricercatori.  

A titolo esemplificativo, si illustra qui di seguito come vengono affrontate le 
preposizioni. Lo schema richiede un paragrafo sullo statuto della categoria nel sistema 
grammaticale, un paragrafo su definizioni e funzioni, un paragrafo sulla classificazione 
dei vari tipi di preposizione, un paragrafo chiamato accidenti (il termine seicentesco che 
adesso tradurremmo con ‘tratti’ o ‘proprietà’) e un paragrafo riassuntivo. Le proprietà 
vengono introdotte man mano dall’analisi di quanto dicono gli autori antichi e poi quelli 
del Seicento; lo statuto (cioè la posizione) discute i rapporti tra preposizioni e avverbi, 
marche dei casi e prefissi; nelle definizioni si discute l’etimologia del nome della 
categoria: qualcosa che si mette davanti a qualcos’altro (variamente precisato), poi la 
relazione tra prefissi separabili e inseparabili, il tipo di relazioni semantiche che le 
preposizioni possono esprimere e il problema del caso che reggono, in latino, ma anche 
nelle lingue moderne (perché il Seicento tratta di, a e da parzialmente come segnacasi). 
Si affronta anche la questione se le preposizioni si possano contare: domanda naturale 
per una categoria chiusa, ma che può prevedere risposte diverse secondo la definizione, 
perché se accanto è la combinazione di una preposizione e un sostantivo, il calcolo si fa 
presto, ma se si tratta di una preposizione composta, il calcolo magari non si può 
neanche fare. Si spera che questa piccola rassegna possa essere indicativa delle 
potenzialità dello schema di trattamento seguito dall’autrice. 

Ovviamente, in un lavoro di tali dimensioni si possono trovare dei punti meno 
sviluppati. Dal punto di vista teorico l’autrice sottolinea l’importanza dei fattori esterni 
ed ideologici nei manuali di lingua, ma gli accenni a questi aspetti rimangono un po’ 
nascosti fra le biografie degli autori trattati. Il lavoro è concentrato sulle parti del 
discorso, a scapito di altri temi. Che la fonetica non sia trattata si può giustificare con il 
basso livello di trattamento da parte degli autori studiati, ma mancano un po’ i termini 
più generali, come grammatica, riduzione del latino ars grammatica, che nell’olandese 



122 
 

del Seicento si può tradurre con letterkonst oppure sostituire con spraakkonst, oppure 
parola (woord), che per noi è polisemica, ma all’epoca si disponeva di vox, sequenza di 
suoni, e dictio, unità minima di significato. Da una simile oscillazione tra i termini 
seicenteschi e quelli adoperati nella grammatica italiana attuale scaturiscono così 
parecchie incertezze. 

Spero che i non addetti ai lavori abbiano ricevuto un’idea della ricchezza della 
dissertazione di questa studiosa poliglotta. Forse non tutti si appassionano facilmente ad 
un lavoro sulla grammatica del Seicento. Allora conviene riflettere sull’assoluta 
necessità in Europa di occuparsi delle reciproche lingue. La grammatica è una disciplina 
alquanto in crisi al livello scolastico e soggetta a enormi divari teorici e terminologici a 
causa della molteplicità degli indirizzi scientifici. Allora è utile sapere che ci sono 
persone che con metodo e accanimento riescono a vederci chiaro.  
 
− Sara Szoc, Le prime grammatiche d’italiano nei Paesi Bassi (1555-1710), Struttura, 
argomentazione e terminologia della descrizione grammaticale, Dissertazione Lovanio 
2013, 2 vol., 505 e 228 p., edizione privata. 
 
 
Minne G. de Boer 
Klaas de Rookstraat 58 
7558DK Hengelo (Paesi Bassi) 
minne.g.deboer@planet.nl 
 
 
~ 
 
 
Gandolfo Cascio promoveert op Michelangelo-receptie 
In een volle senaatskamer van de Universiteit Utrecht promoveerde op 17 september 
2013 Gandolfo Cascio, docent Italiaans aan onder meer de UU en de Volksuniversiteit 
Amstelveen en niet onbekend als dichter, onderzoeker, essayist en animator van 
literaire activiteiten, tot doctor in de Letteren. Promotor was Harald Hendrix. 

In zijn proefschrift Michelangelo in Parnaso doet Cascio onderzoek naar de 
receptie van Michelangelo als dichter en analyseert de bijzondere aard van ervan. 
Anders dan sommige andere ‘schrijvende kunstenaars’ als Raphaël, Bronzino en Titiaan, 
die incidenteel sonnetten schreven, en dan Cellini, die van Vasari beweerde dat ‘Egli è 
tal pittor qual io son buon poeta’, en daarmee een zeldzaam bewijs leverde van het 
besef van zijn eigen beperkingen, was Buonarroti een groot lyrisch dichter, van wie 
meer dan 300 volledige composities − overwegend sonnetten, madrigalen en kwatrijnen 
− en fragmenten over zijn, uit een periode die van 1503 (de eerste bewaarde) tot de 
laatste levensjaren loopt. Daarnaast is een substantieel (vooral ouder) deel van zijn 
poëtische scheppingen verloren gegaan. Niet ten onrechte schrijft de Franse schrijver 
Marek Halter over hem: ‘Michel-Ange a écrit les sonnets les plus parfaits de la poésie 
universelle’. (Un homme, un cri, 1991). 

Ofschoon in Michelangelo’s tijd (ca. 1546) een project heeft bestaan van zijn 
vriend Luigi del Riccio om tot een uitgave tot komen van een keuze van gedichten, zou 
een eerste editie pas ruim een halve eeuw naar de dood van de dichter het licht zien 
(1623), door toedoen van zijn achterneef Michelangelo il Giovane. Deze leefde in de 



123 
 

periode van Controriforma en Barok, die andere esthetische idealen had dan de 
Renaissance en een strenge moraal nastreefde. Hierom, maar niet minder om de 
reputatie van Michelangelo en de belangen van de Buonarroti-clan te beschermen tegen 
de gevolgen van de niet zelden expliciet homo-erotisch geladen liefdespoëzie, heeft 
Michelangelo junior ingrijpende wijzigingen doorgevoerd in de lyriek van zijn vermaarde 
familielid. Zo werden verwijzingen naar mannelijke geliefden omgezet naar een 
vrouwelijke vorm. Het is in deze vorm dat de gedichten eeuwenlang − onder andere door 
Foscolo − zijn gelezen, totdat in de negentiende eeuw Cesare Guasti op uitnodiging van 
de gemeente Florence een nieuwe, op de oorspronkelijke handschriften uit het 
voormalige familiearchief gebaseerde editie bezorgde. Later kwamen nieuwe uitgaven 
van Carl Frey en in de twintigste eeuw van Enzo Noè Girardi beschikbaar. Deze drie 
edities vormen de basis van de moderne kritische benadering en waardering van 
Michelangelo’s poëzie als werk van hoge kwaliteit en als het ware de 'vierde kunst' 
waarin Buonarroti tot een der grootsten van de Italiaanse geschiedenis moet worden 
gerekend, naast (eerder dan na) beeldhouwkunst, schilderkunst en architectuur. 

Het is opmerkelijk − en men zou dit kunnen aanduiden als de kern van Cascio’s 
onderzoek − dat dichters (en componisten) vanaf de zestiende eeuw veel onmiddellijker 
hebben gereageerd op Buonarroti’s gedichten. De ‘ottimo artista’ was een volwaardig lid 
van de literaire gemeenschap van zijn tijd − vandaar ook de titel van Cascio’s 
proefschrift. We hebben verwijzingen, citaten en enige gevallen van correspondentie in 
de vorm van gedichten (een bekende activiteit sinds de Middeleeuwen). Maar ook in de 
volgende eeuwen is Michelangelo voor vele broeders in de kunst een referentiepunt 
geweest: Wordsworth vertaalde enige sonnetten en had er nog meer willen vertalen, 
componisten als Liszt, Wolf en Myaskowski hebben zijn gedichten getoonzet of werden 
erdoor geïnspireerd. In deze loopt de internationale erkenning ook ver vooruit op die in 
de Italiaanse kritiek en de appreciatie bij het grote lezerspubliek. Dat is nu anders: 
Michelangelo is een erkend en gewaardeerd dichter en zijn gedichten zijn alom 
toegankelijk. 

Maar er blijft nog veel te doen voor wie Michelangelo als dichter zijn rechtmatige 
plaats wil toekennen. Het bijna tien kilo wegende boek van Zöllner, Thoenes en Pöpper 
Michelangelo, das vollständige Werk, dat in 2007 bij Benedikt Taschen Verlag verscheen, 
besteedt totaal geen aandacht aan de poëtische scheppingen, anders overigens dan het 
in 1964 ter gelegenheid van de vierhonderdste sterfdag bij De Agostini uitgegeven 
L’opera completa di Michelangelo (gecoördineerd door Mario Salmi), dat uitgebreide 
essays van Garin en Girardi over denker- en dichterschap bevat, die niets aan waarde 
hebben ingeboet.  

Dit signalement heeft niet de pretentie een recensie te vormen. Toch mag niet 
onvermeld blijven dat Gandolfo Cascio, in de traditie van de grote Siciliaanse 
intellectuelen (van Verga via Borgese tot Tomasi en − why not? − Camilleri) een enorme 
eruditie ten toon spreidt. Zijn stijl lijkt aan weer een ander voorbeeld schatplichtig: aan 
het rijke maar cerebrale proza van Gianfranco Contini. Toch heeft het proefschrift een 
zeer sterke persoonlijke inslag, opzet en lading: het is naast een wetenschappelijk werk 
van niveau ook een reflectie door een eigentijdse dichter op een illustere voorganger. 
Dat daarbij relatief veel aandacht uitgaat naar negentiende- en twintigste-eeuwse 
dichters (Baudelaire, Gautier, Browning, Carducci, Yeats, Pound, D’Annunzio, Ungaretti, 
Papini, Eliot en anderen), van wie een bloemlezing van Michelangelo-verwijzingen is 
opgenomen, is een van de charmante aspecten van het boek. Om met een kritische 
kanttekening te eindigen: op p. 8 worden de geschriften van een ander schrijvend 



124 
 

kunstenaar, Leonardo da Vinci, als ‘meno rilevanti’ afgedaan. Dit is natuurlijk niet 
helemaal waar, zowel in kwalitatief als in kwantitatief opzicht horen deze al lange tijd 
tot de canon der kunsthistorische geschriften en tot de hoogtepunten van het proza uit 
de Renaissance. Maar het is veelzeggend dat Leonardo de dichtkunst als ondergeschikt 
aan de schilderkunst zag en Michelangelo nooit zo’n hiërarchisch onderscheid heeft 
willen maken. 
 
− Gandolfo Cascio, Michelangelo in Parnaso, Scrittori a contatto con le Rime 
buonarrotiane: la ricezione critica, creativa e le traduzioni d’autore. Proefschrift, 
Universiteit Utrecht, 2013, ISBN: 9789039359907, 436 p. 
 
 
Raniero Speelman 
Universiteit Utrecht 
Departement Taal, Literatuur en Communicatie - Italiaans 
Trans 10, 3512 JK, Utrecht (Nederland) 
r.m.speelman@uu.nl 
 
 
~ 
 
 
Juryrapport WIS onderzoeksprijs geschiedenis 2012 
De Nederlands-Vlaamse Werkgroep Italië Studies reikt jaarlijks een onderzoeksprijs uit, 
ter bekroning van de beste publicatie op een van de deelgebieden van de Italië Studies 
door een onderzoeker uit de Lage Landen. Aangezien we de vele relevante vakgebieden 
hebben verdeeld in drie clusters: taal- en letterkunde, kunstgeschiedenis, en 
geschiedenis en cultuur, betekent dit dat feitelijk ééns in de drie jaar deze prijs per 
vakgebied wordt uitgereikt. Dit jaar reiken we de prijs uit op het vakgebied van de 
geschiedenis en cultuur. Daartoe heeft de jury, bestaande uit het voltallige bestuur van 
de Werkgroep, publicaties verzameld en bestudeerd op de terreinen van de 
geschiedenis, de wijsbegeerte en de theologie die in de jaren 2009, 2010 en 2011 zijn 
gepubliceerd door onderzoekers uit de Lage Landen. Het betreft publicaties van zowel 
artikelen, bundels en monografieën, maar niet van dissertaties voorzover deze niet in 
handelseditie verspreid zijn. Graag dank ik bij deze gelegenheid de collega’s in 
Nederland en Vlaanderen die ons werk hebben vergemakkelijkt door publicaties aan ons 
te signaleren. 

Bij de aan ons gesignaleerde publicaties horen overigens ook boeken die heel 
recent verschenen zijn, maar daardoor net buiten de tijdsperiode vallen die in deze 
editie van de onderzoeksprijs in beschouwing wordt genomen: de drie kalenderjaren 
voorafgaand aan 1 januari 2012. Toch zijn juist die meer recente publicaties een signaal 
van de levendigheid en de kwaliteit die het op Italiaanse thematieken gerichte historisch 
onderzoek kenmerken zoals dat momenteel in de Nederlanden plaatsvindt. Daarom 
noem ik ze toch maar even, ook al kunnen ze pas bij een volgende editie van deze prijs, 
in 2015, gewogen worden. Ik heb het dan over twee bundels met studies, de eerste 
bezorgd door Hans Cools, Catrien Santing en Hans de Valk over de Utrechtse paus 
Hadrianus VI: Adrian VI. A Dutch pope in a Roman context (Turnhout, Brepols, 2012), en 
een tweede over Blood, symbol, liquid (Leuven, Peeters, 2012), bezorgd door opnieuw 



125 
 

Catrien Santing, maar nu in samenwerking met Jetze Touber. Verder denk ik dan aan de 
bijzondere monografie van Peter Rietbergen, Rome and the World - the World in Rome. 
The Politics of International Culture, 1911-1921 (Dordrecht, Republic of Letters, 2012), 
en aan de vooral aan Italiaanse casussen gewijde studie van Guy Geltner, The Making of 
Medieval Antifraternalism. Polemic, Violence, Deviance, and Remembrance (Oxford, 
Oxford University Press, 2012).  

Van deze laatste auteur, Guy Geltner, die sedert 2009 als hoogleraar 
Middeleeuwse geschiedenis verbonden is aan de Universiteit van Amsterdam, en 
momenteel als fellow verblijft aan Villa I Tatti in Florence, is overigens wel binnen de 
door ons beschouwde periode een zeker even ambitieuze studie verschenen, en wel in 
2012 bij Viella in Rome: La prigione medievale: una storia sociale, die opnieuw vooral 
uitgaat van Italiaanse documentatie. Maar omdat het hier een Italiaanse vertaling 
betreft van een studie die in 2008, toen de auteur nog niet in Nederland werkzaam was, 
verschenen is bij Princeton University Press met als titel The Medieval Prison: A Social 
History hebben we deze evenmin in overweging kunnen nemen. 

Waar de jury zich wel uitvoerig over gebogen heeft zijn twee boeken en de deels 
in het verlengde hiervan verschenen artikelen van twee betrekkelijk jonge historici, Jan 
Nelis uit Gent en Maartje van Gelder uit Amsterdam. Beiden hebben in hun boeken een 
handelseditie gepubliceerd van het proefschrift dat zij enkele jaren eerder verdedigd 
hebben, in 2006 (Nelis) en 2007 (Van Gelder). Jan Nelis, die momenteel als 
postdoctoraal onderzoeker verbonden is aan de Universiteit Gent, publiceerde in 2011, 
dus vijf jaar na de verdediging van zijn proefschrift, zijn From Ancient to Modern: The 
Myth of Romanità during the Ventennio fascista. The Written Imprint of Mussolini’s Cult 
of the ‘Third Rome’ bij Brepols in Turnhout, 2011, als eerste deel in een nieuwe reeks 
uitgegeven door het Belgisch Historisch Instituut te Rome, een instelling waar ook een 
belangrijk deel van de uitvoering van het onderzoek heeft plaatsgehad. In dit boek 
bestudeert de auteur de wijze waarop het Italiaans fascisme gepoogd heeft het 
glorierijke Romeinse verleden van het land in het algemeen en van de stad Rome in het 
bijzonder in te zetten in zijn pogingen een nieuwe, nationale en uiteraard door 
fascistisch denkgoed ingegeven identiteit vorm te geven.  

Het betreft zoals bekend een onderzoeksthematiek die al veelvuldig aan de orde is 
gesteld, zoals de auteur ook toelicht in zijn uitvoerige inleiding. Zelf focust hij daarom 
op enkele specifieke gevallen waarin deze strategie in het bijzonder tot uiting komt. Hij 
werpt enerzijds een blik op enkele bekende instellingen waarin dit kenmerkende aspect 
van de fascistische cultuurpolitiek concreet gestalte heeft gekregen, te beginnen bij het 
Istituto di Studi Romani en de Scuola di Mistica Fascista. Maar de meeste aandacht richt 
hij op de bestudering van de door het fascisme geïnitieerde of in ieder geval sterk 
bevorderde cultus van enkele sleutelfiguren uit het Romeinse verleden: Julius Caesar, 
Augustus, Horatius en Vergilius. En daarnaast bestudeert hij eveneens diepgaand de 
houding ten opzichte van de ‘romanità’ zoals die te lezen valt in de pagina’s van vier 
periodieken die sterk door dit culturele ergfoed bepaald werden: Capitolium, rivista 
romana, L’Urbe, La nuova Antologia en Historia. 

Het tweede boek dat we onder de loep hebben genomen is de studie die Maartje 
van Gelder onder de titel Trading Places: The Netherlandish Merchants in Early Modern 
Venice bij Brill heeft gepubliceerd in de eveneens nieuwe reeks ‘Library of Economic 
History’, en wel in 2009, amper twee jaar na de verdediging ervan als proefschift. Van 
Gelder is verbonden aan de Universiteit van Amsterdam, als universitair docent 
vroegmoderne geschiedenis, en verblijft momenteel in New York, als fellow aan de 



126 
 

Italian Academy van Columbia University, waar ze een deel van haar nieuwe door een 
VENI-subsidie ondersteunde onderzoeksproject uitvoert. In haar boek reconstrueert Van 
Gelder de kleine maar belangrijke gemeenschap van Nederlandse kooplieden die zich 
vanaf 1590 in Venetië nestelde en aldaar gedurende een halve eeuw een invloedrijke rol 
te spelen kreeg. Zij schetst tegen welke achtergrond van vooral macro-economische 
ontwikkelingen deze Nederlandse handelsgemeenschap kon opkomen, en zeker ook in 
vergelijking met de andere aanwezige buitenlandse handelaren een opvallend 
prominente − en winstgevende − rol kon gaan spelen. Ook maakt zij duidelijk hoezeer 
daarbij een goedgunstige houding van de Venetiaanse autoriteiten een rol speelde, en 
op welke motieven deze welwillendheid stoelde. 

Maar Van Gelder richt haar blik niet louter op macro-economische processen. Zij 
zoomt aanvullend in op de Nederlandse kooplieden zelf, en reconstrueert niet alleen 
hun netwerken zoals die door familie- en vriendschapsbanden werden gesmeed, maar 
ook op de leefwereld die zij gaandeweg voor zichzelf vormgaven, in een hybride soort 
Italiaans/Nederlandse levensstijl. Hierbij kon zij gebruik maken van enkele bijzondere 
en amper bestudeerde archivalische bescheiden in het schijnbaar onuitputtelijke 
Venetiaans staatsarchief die een dergelijke blik in het intieme leven van een paar van de 
meest representatieve Nederlands-Venetiaanse kooplieden mogelijk maakte. 

Ook Van Gelder kon bij haar onderzoek teruggrijpen op eerdere, vaak 
fundamentele studies. Dat neemt niet weg dat zij er in geslaagd is, mede op grond van 
een uitvoerig en aandachtig archiefonderzoek naar de lang niet altijd goed 
gedocumenteerde activiteiten en levens van deze Nederlands-Venetiaanse 
handelsgemeenschap, een binnen deze beperkingen compleet beeld hiervan te schetsen. 
Dit is een niet geringe verdienste. Net als overigens de voorbeeldige wijze waarop Van 
Gelder laat zien hoe zij te werk is gegaan, en wat zij wel en niet in aanvulling op het 
werk van eerdere onderzoekers heeft weten bloot te leggen: een voor menig historicus 
navolgenswaardig voorbeeld.  

Gezien deze verdiensten kon er voor de jury van de driejaarlijkse onderzoeksprijs 
Italië Studies voor geschiedenis dan ook weinig twijfel bestaan, en wordt de editie 2012 
van deze prijs toegekend aan Trading Places: The Netherlandish Merchants in Early 
Modern Venice van Maartje van Gelder. 
 
 
Harald Hendrix 
Voorzitter van de jury van de Onderzoeksprijs Italië Studies 2012 
Universiteit Utrecht 
Departement Taal, Literatuur en Communicatie - Italiaans 
Trans 10, 3512 JK Utrecht (Nederland) 
h.a.Hendrix@uu.nl 
 
 
 
 
 
 


	1_admin1,+napolit-intro3-4.pdf
	2_admin1,+mengarelli5-13.pdf
	3_admin1,+14-21nardone.pdf
	4_admin1,+napolit22-30.pdf
	5_admin1,+31-39demontis.pdf
	6_admin1,+bosisio.pdf
	7_admin1,+48-55spicka.pdf
	8_admin1,+56-65campopiano.pdf
	9_admin1,+66-75polegato.pdf
	10_admin1,+giordano.pdf
	11_admin1,+pilon.pdf
	12_admin1,+iac.pdf
	13_admin1,+villa.pdf
	14_admin1,+nelis.pdf
	15_admin1,+godiol.pdf
	16_admin1,+bergh.pdf
	17_admin1,+perol.pdf
	18_admin1,+luis.pdf
	19_admin1,+juris.pdf
	20_admin1,+lans.pdf
	21_admin1,+balma.pdf
	22_admin1,+segn.pdf

