URN:NBN:NL:UI:10-1-114269 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Editorial - Editoriale
Politics and Culture in the Italian Middle Ages

David Napolitano

In this thematic issue, the editorial board of Incontri wishes to highlight the Italian
Middle Ages, a fascinating time when kings, emperors and popes vied for control over
different parts of the Italian peninsula, while autonomous city-republics emerged,
triumphed and disappeared.

This thematic issue will examine the legitimization of medieval power through the
production and use of culture, in its different forms of expression. Throughout the
Italian Middle Ages rulers have appealed to a wide range of cultural instruments in order
to legitimize their authority. To further political goals, chronicles were filled with heroic
deeds, and political theories were eagerly spun to promote particular forms of rule.
Artists were also employed to visually support the legitimacy of particular claims on an
area or to underline the illustrious and noble character of a lineage. Imposing buildings
were erected to indicate centres of power, and public places offered convenient
platforms for politically motivated rituals and spectacles.

This issue’s eight contributions cover a period of five hundred years (1050-1550)
and a wide range of literary, historical, art historical and archaeological perspectives. It
provides a platform for a selected mixture of scholars - from the Czech Republic, Italy,
the United Kingdom, and the United States - to present their most recent research on
this topic. These scholars represent a wide spectrum of academic experience, from the
starting Ph.D candidate to the seasoned lecturer.

The contributions have been arranged chronologically based upon the subject,
starting with a case study by Cristiano Mengarelli that explores the Bishop of Anagni,
Pietro da Salerno (d. 1105), a key figure in the history of this city located in the hills
southeast of Rome. Building upon his collected studies on this city and figure, and his
experience as an archaeological expert, Mengarelli provides an overview of the different
actions undertaken by this bishop, effectively resulting in the urban renewal of an entire
city district, and demonstrates the importance of this material legacy as an instrument
of political legitimacy.

In her contribution on the well-known chronicle by Salimbene de Adam (1221-
€.1288), Marina Nardone examines Salimbene’s political agenda, building upon an
interesting interpretation of the epilogue of Salimbene’s rendition of the Battle of
Cortenuova (1237), which confronts his account with what is known about the underlying
historical reality. Moreover, she posits the resulting insight in Salimbene’s agenda as an



illustration of a need to consider proper historical contextualisation when using medieval
quotations in modern studies.

David Napolitano focuses on the corpus of texts which he examines as part of his
Ph.D research: a series of political advice books written for Italian city magistrates,
known as the podesta literature (1220s-1260s). Conscious that the existence of a
particular label to denominate a particular group of texts colours the focus of the
scholarly community, that it generates the attention of scholars particularly interested
in a specific topic, and that it steers their reading of the content of these texts, he
argues that the continued use of a specific podesta label for this type of works is still
justified and warranted, which is a position that runs counter to a recent appeal to
position these texts under the general umbrella of didactic-rhetorical literature.

In his contribution, Luca Demontis provides us with another case study, this time
on Raimondo della Torre (1273-1299), Patriarch of Aquileia. Building upon his earlier
work on the della Torre family, he shows that this patriarch consciously used ecclesiastic
and civil ceremonies, architectonic projects, and coin minting to promote his
princedom.

Next, Matteo Bosisio situates the Ecerinis by Albertino Mussato (1261-1329), the
first tragedy in European literature, within the historical and cultural context of Padua
at the turn of the thirteenth century. Based upon a detailed analysis of the choruses in
this play he argues that this work on the catastrophic rule of Ezzelino Ill da Romano
(1237-1259) over Padua served to contemporaries of Mussato as an example of - and
warning against - the expansionism of Cangrande della Scala (1291-1329).

Sharing with us the fruits of a larger project on the works of Petrarch, funded by
the Czech Science Foundation, the contribution by Jifi Spicka aims to demonstrate that
Petrarch (1304-1374) was not only an outstanding poet and scholar of his age, but also
an interesting example of a public intellectual ante litteram.

Michele Campopiano presents us with one of the results of another collaborative
research project, this time funded by the French Science Foundation and centred on the
function of the myth of Alexander the Great in European medieval literature. More
specifically, he highlights four heroic poems, ranging from the middle of the fourteenth
to the second half of the sixteenth century, and holds that the different representations
of this mythical figure reflect the varying contexts of these works.

In the final contribution, Andrea Polegato constructs the play Il Marescalco (the
Stablemaster) by Pietro Aretino (1492-1556) as a window into the inner workings of the
relationship between a ruler and his court.

This thematic issue ends with the customary translation section, a number of book
reviews and a series of announcements from or relevant to the scholarly community in
Flanders and the Netherlands.

David Napolitano

University of Cambridge

Trinity Hall - Wychfield Site, Storey’s Way
CB3 0DZ Cambridge (UK)
dphn2@cam.ac.uk



Al OGN IGEET0)

URN:NBN:NL:UI:10-1-114270 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

La rappresentazione di un potere
Il vescovo di Anagni Pietro da Salerno (t 1105)

Cristiano Mengarelli

Nell’ambito della storia di Anagni, la figura del vescovo Pietro da Salerno ha rivestito un
ruolo fondamentale per I’affermazione del peso politico che la cittadina ebbe nel corso
dell’intero medioevo;' il suo operato come pastore d’anime, i suoi interventi nel quadro
urbano ed il riflesso di questo insieme di elementi nella memoria storica formatasi
attorno al vescovo contribuiranno a consolidarne la tradizione storica. Il suo magistero
episcopale venne attuato nella convinzione di agire in funzione di un potere acquisito,
da consolidare nel suo tempo, e da offrire come eredita stabile e consolidata per il
futuro.

Le modalita di rappresentazione di questo potere hanno riguardato un programma
di azioni, incentrate sul rinnovamento urbanistico di un intero quartiere cittadino,
funzionale alla creazione di un ‘macro-palinsesto’ architettonico che potesse servire da
scenografia per un manifesto politico fondato sul recupero, attraverso la continuita,
delle memorie storiche, agiografiche e materiali che dovevano definire e richiamare,
attraverso linguaggi semplici ma di impatto immediato, la dimensione del potere
vescovile esercitato sulla citta di Anagni. Pertanto siamo al cospetto della legittimazione
di un potere attraverso la rappresentazione di significati e rimandi storici, realizzata
comunque nel solco stilistico della tradizione culturale del suo tempo.

In questo senso la figura di Pietro costituisce il fulcro di un insieme di realta che
hanno concorso a dare una immagine, una rappresentazione quindi, del suo ruolo; di cui,
in questa occasione, se ne possono cogliere, a fronte di problematiche complesse e
documentazioni lacunose, solo alcuni aspetti singoli, frutto dell’osservazione delle
testimonianze materiali che non della sola tradizione storico-agiografica, fino ad ora
predominante negli studi su Pietro da Salerno. La scelta di destinare un personaggio
come Pietro per la sede anagnina tradisce chiaramente I’intenzione di affidare ad una
guida sicura una diocesi considerata fondamentale per gli equilibri della regione. Non a
caso, per esempio, nel corso della seconda meta dell’Xl secolo la diocesi di Anagni
espande il suo dominio territoriale inglobando la vicina diocesi di Trevi, la cui
importanza strategica era evidente, quale sede del ricco santuario della SS. Trinita di

L |l presente contributo costituisce una estrema sintesi dei diversi studi condotti sul medioevo anagnino in
ambito universitario, sviluppati da ultimo in C. Mengarelli, Scelte insediative ed organizzazione urbanistica
nelle citta del comprensorio dei Monti Ernici dalla tarda antichita al medioevo, tesi di dottorato Universita
di Roma Sapienza, giugno 2009; ed in parte confluiti in Idem, ‘Le testimonianze storiche e materiali sulla
Cattedrale di Anagni nell’Alto medioevo’, in: Bollettino d’Arte, volume speciale, 2006, pp. 69-80.



Monte Autore e soprattutto delle sorgenti dell’Aniene, da cui derivavano poi le fonti di
alimentazione degli acquedotti romani.?

Il nostro vescovo, esponente della nobilta salernitana, svolse la sua formazione
monastica presso il S. Benedetto a Salerno,® dove le sue capacita, e le doti anche in
chiave culturale, vennero notate da lldebrando di Sovana, che, stando al raccolto
agiografico, volle coinvolgere il giovane monaco nell’amministrazione ecclesiastica.*
Pietro divenne vescovo di Anagni nel corso degli anni Sessanta dell” XI secolo. Il primo
intervento che possiamo ricordare, sulla base della documentazione notarile,® fu quello
rivolto a riorganizzare le pertinenze fondiarie dell’episcopio, con un riordino delle
proprieta ecclesiastiche, anche in ragione della necessita di acquisire spazio edificabile
attorno alla vecchia cattedrale altomedievale, nell’ottica di avviare quel percorso che
portera alla definizione topografica del quartiere episcopale.® Un primo passo dunque a
cui doveva far seguito quello piu impegnativo: la costruzione di un nuovo edificio
successivo all’abbattimento della vecchia Cattedrale, di cui ne avrebbe comunque
conservato I’intitolazione alla Vergine (Fig. 1). Questo dettaglio denota I’intenzione di
perseguire da subito un obbiettivo preciso: fornire la sua sede di un complesso
architettonico e topografico capace da solo di rappresentarne la grandezza ed
implicitamente la stessa potenza del magistero episcopale, attraverso la sua
ramificazione materiale nel tessuto cittadino (Fig. 2). Sebbene la scelta topografica
fosse gia segnata a favore dell’altura piu rilevante tra quelle che caratterizzano il
guadro urbano anagnino, non di meno le motivazioni dovevano risultare fortemente
sentite.” Dal vecchio edificio altomedievale vennero salvati un gran numero di arredi
scultorei del tipo ad intreccio vimineo, reimpiegati poi nella decorazione della struttura
romanica, in particolare nelle ghiere degli archetti ciechi e delle finestre che decorano
la parte occidentale del complesso (Fig. 3), ma anche lungo la facciata dell’edificio,

2 F. Caraffa, ““Treba Augusta” (Trevi nel Lazio) alle sorgenti dell’Aniene, municipio romano e sede
episcopale’, in: Bollettino della sezione per il Lazio meridionale della Societa romana di Storia Patria |
(1951), pp. 77-88. Il passaggio progressivo della diocesi di Trevi verso I’annessione con I’episcopato anagnino
e avvenuto tra i pontificati di Nicola Il ed Urbano Il, con motivazioni addotte a riguardo della poverta della
diocesi e la scarsita degli abitanti. A questa decisione fece seguito un lungo contenzioso conclusosi solo nel
Xl secolo con una sorta di patteggiamento economico calibrato sulle entrate del santuario di Vallepietra.

® L’abbazia di S. Benedetto era contigua al Castel Terracena, cioé il centro di potere della compagine
normanna a Salerno (vedi A. R. Amarotta, Salerno romana e medievale. Dinamica di un insediamento,
Salerno, P. Laveglia, 1989, pp. 99-113), ed alla chiesa, poi divenuta monastero, di S. Michele, per la quale
vedi A. Finella, Storia urbanistica di Salerno nel medioevo, Roma, Bonsignori, 2005, pp. 68-69.

4 Bibliotheca Apostolica Vaticana, Codice Chigiano C. VIII. 235, Lectionarium per annum et proprium et
comune de Sanctis ad usum Ecclesié Anagninae, ff. 195-197; cfr. R. Grégoire, ‘La memoria agiografica
liturgica di Pietro da Salerno’, in: Pietro da Salerno (11105) monaco benedettino e vescovo di Anagni, a cura
di L. Cappelletti & A. Molle, Venafro, Edizioni Eva, 2006, pp. 17-64. Cfr. anche G.M. Cantarella, Il sole e la
luna. La rivoluzione di Gregorio VIl papa 1073-1085, Roma-Bari, Laterza, 2005, pp. 56-57; 66-67 sulla
esigenza sentita tra i riformatori di promuovere nei ranghi ecclesiastici personaggi culturalmente preparati.
® Ancora valida la sintesi in R. Ambrosi de Magistris, Storia di Anagni, vol. |, Roma, Roma laziale tipografica
editrice, 1889, p. 342.

6 L. Pani Ermini, ‘Renovatium murorum. Tra programma urbanistico e restauro conservativo: Roma ed il
Ducato romano’, in: Committenti e produzione artistico-letteraria nell’alto medioevo occidentale, XXXIX
Settimana di studio del CISAM, Tomo II, Spoleto, Centro Italiano di Studi alto medievali, 1992, pp. 485-530
(in particolare p. 530).

" Per riflettere su come poteva essere percepita a livello simbolico la presenza di un complesso episcopale
sull’altura di una citta, occorre ricordare il passo di Matteo 5, 14: “Voi siete la luce del mondo, la citta posta
sopra un monte non puo essere nascosta’.



realizzata nella prima fase costruttiva della Cattedrale.® La posizione dei fregi alto
medievali riutilizzati in facciata (Figg. 4-5), se davvero presenti fin dall’origine per
intero, come sembra assai probabile,” e dei frammenti di fregio di epoca romana, &
piuttosto ordinata, con un taglio delle lastre e la scansione metrica dei singoli blocchi
accurata.” Tra i materiali figurativi di epoca alto medievale, venne reimpiegata, di
fianco al portale d’ingresso sul lato destro, un epigrafe in cui & citato il vescovo
Romualdo (Fig. 5), colui a cui si tende ad attribuire I’impianto della struttura alto
medievale abbattuta nell’XI secolo.™

Va precisato come nella Cattedrale di Pietro il recupero ed il riuso degli elementi
storici non ha un valore di praticita funzionale: I’edificio & un esempio di architettura
interamente realizzata in materiale omogeneo con cortina di calcare locale, tagliato in
blocchi quadrati di ottima fattura, messi in opera con apparecchi regolari. La scelta di
recuperare materiali di epoca altomedievale se non appare certo originale,* sembra
pero indirizzata verso una lettura funzionale per una rappresentazione di significati.*
Lungo i pilastri-lesena della facciata vennero impiegati anche delle lastre prelevate da
un monumento funerario romano del tipo con decorazione a ‘fregio dorico’, ed inserite
alla terminazione del pilastro in un gioco decorativo che rappresentava un’alternativa
stilistica alla tradizionale presenza del capitello (Figg. 4-5). Questo utilizzo dell’antico
rimane circoscritto ad un richiamo sobrio alla romanita, che non ostenta quindi la
monumentalita decorativa dei frammenti scelti da Alfano per la Cattedrale di Salerno,*
né di quella ostentata, almeno nelle fonti, da Desiderio per I’Abbazia di Montecassino,*
ed ancor meno di quella piu grossolana richiamata per la corte normanna.®

La tipologia decorativa ‘a fregio dorico’ doveva apparire come un segno distintivo
di un richiamo all’antico, in cui si rivendicava una discendenza storica nel solco di una

8 G. Carbonara, lussu Desiderii. Montecassino e U’architettura campano-abruzzese nell’undicesimo secolo,
Roma, Universita degli Studi di Roma-Istituto di Fondamenti dell’Architettura, 1979, p. 130.

° V. Piacentini, ‘La Cattedrale di Anagni e il suo contesto urbano’, in: Bollettino d’Arte, cit., pp. 135-157, a
p. 150 pubblica un rilievo della prima meta del XIX secolo in cui la rappresentazione grafica della facciata
non sembra presentare tutta la teoria delle lastre altomedievali. L’edificio subi dei restauri tra il XIX e XX
secolo, tra i quali perd non si fa mai alcun accenno al riassetto della facciata, cfr. A. Ricci, ‘La Cattedrale di
Anagni. Il percorso degli interventi operati dall’anno della sua fondazione fino ai nostri giorni’, in: Bollettino
d’Arte, cit., pp. 297-304. L’osservazione diretta conferma come le lastre altomedievali appaiono in fase con
la realizzazione del portale originario (Fig. 6).

1 vedi A. Esch, s.v. ‘Reimpiego’, in: Enciclopedia dell’arte medievale, vol. IX, Roma, Istituto
dell’Enciclopedia Italiana, 1998, pp. 876-883, in particolare pp. 887-888.

1 Mengarelli, ‘Le testimonianze storiche’, cit., p. 75.

2 D. Fiorani, ‘Costruire recuperare e rifinire. Tecniche edilizie basso medievali nel centro Italia’, in: Il
reimpiego in architettura. Recupero, trasformazione, uso, a cura di J.-F. Bernard, P. Bernardi & D.
Esposito, Roma, Ecole francaise de Rome, 2008, pp. 575-589.

¥ V. Pace, ‘La Riforma e i suoi programmi figurativi: il caso romano, fra realta storica e mito storiografico’,
in: Roma e la riforma gregoriana. Tradizioni e innovazioni artistiche (XI-XIl secolo), a cura di S. Romano &
J. Enckell Julliard, Roma, Viella, 2007, pp. 49-59.

14 Cfr. V. Pace, ‘La Cattedrale di Salerno. Committenza programma e valenze ideologiche di un monumento
di fine XI secolo nell’Italia meridionale’, in: Desiderio di Montecassino e [’arte della Riforma Gregoriana, a
cura di F. Avagliano, Montecassino, Pubblicazioni Cassinesi, 1997, pp. 189-230.

% |. de Lachenal, Spolia. Uso e reimpiego dell’antico dal Ill al XIV secolo, Milano, Longanesi, 1995, pp. 158-
170.

16 Cfr. L. De Lachenal, ‘Reimpiego dell’antico e ideologia politica fra Roma e I’ltalia Meridionale in eta
normanna: alcune osservazioni’, in: Il passato riproposto. Continuita e recupero dall’antichita ad oggi, a
cura di B.M. Giannattasio, Genova, Dipartimento di Archeologia, Filologia classica e loro tradizioni
“Francesco della Corte”, 1999, pp. 93-129.



tradizione italica centro-meridionale,’” ben rappresentata dal coevo esempio del S.
Domenico di Sora,'® dove I’impiego di questo elemento & alquanto diffuso, ma in modo
apparentemente piu casuale. Ai lati del portale vennero anche collocate due lastre in
travertino, di cui una era parte di un epigrafe monumentale;* mentre la seconda reca
incisa in caratteri capitali la sola lettera ‘P’ tracciata in posizione apparentemente
casuale sull’ampia superficie del blocco.

Il programma decorativo che aveva ornato il vecchio edificio del IX secolo, doveva
aver gia accompagnato la condivisione, da parte del vescovo Romualdo, delle linee
dettate da Roma e rappresentate nello specifico anche dall’adesione verso le spinte
agiografiche come quelle sostenute da papa Pasquale 1, di cui la figura di S. Potenziana
ne & un esempio.” Anche Romualdo era stato un monaco benedettino di origine
longobarda,? formatosi perd nel cenobio sublacense. Caratteristiche che potevano
essere perfettamente percepite da Pietro, anche con la sola lettura degli apparati
epigrafici coevi al IX secolo, e nelle quali il vescovo di origine salernitana poteva
rispecchiare anche la sua situazione.

La sua fedelta a Roma, ribadita anche grazie al recupero della tradizione locale
altomedievale, forniva una legittimazione della sua posizione, consolidando quindi quel
processo di formazione di un tassello fondamentale del continuum di un percorso storico
e politico ben chiaro: il passato salvato dall’oblio, a cui sarebbe stato destinato in
ragione dell’intervento petrino, €& direttamente quello del papato cosiddetto
‘carolingio’, un momento ‘fondativo’ di per sé del percorso storico intrapreso dalla
stessa chiesa romana fino ad allora.”® La scelta di apporre I’epigrafe di Romualdo vuole
rappresentare un concetto molto semplice: I’operato di Pietro € anche un ‘rifacimento’,
per quanto monumentale, di una precedente fondazione. Purtroppo |’assenza in situ
dell’epiggiife petrina di fondazione, non agevola nello sviluppare ulteriormente questo
discorso.

17 Cfr. C. Capaldi, Severo more doricum. Espressioni del linguaggio figurativo augusteo in fregi dorici della
Campania, Pozzuoli, Naus, 2005, p. 106 con bibliografia. Il monumento a fregio dorico ebbe un’ampia
diffusione nel corso della tarda eta repubblicana, in un momento in cui I’ltalia stava compiendo quel
processo di romanizzazione attuato anche con soluzioni, come quelle delle guerre civili, che stravolsero in
modo netto il rapporto tra Roma ed i maggiorenti locali arrivando ad esigerne la totale adesione. In questo
senso quell’espressione figurativa era divenuta sinonimo dell’adesione alla causa di Roma; probabilmente
questo nesso venne tramandato anche in eta medievale, come un tratto distintivo per riconoscersi eredi
della romanita. Vedi S. Settis, ‘Continuita, distanza e conoscenza. Tre usi dell’antico. L’uso dell’antico nel
Medioevo’, in: Memoria dell’antico nell’Arte Italiana, a cura di S. Settis, vol. Ill, Torino, Einaudi, 1986, pp.
375-486, in particolare p. 403.

8 per la struttura cfr. Carbonara, lussu Desiderii, cit., p. 131. E importante sottolineare come lo stesso
Domenico da Foligno provenisse da un ambiente storico-culturale quale quello umbro dove questi elementi
decorativi erano patrimonio della tradizione romana, cfr. Capaldi, Severo more doricum, cit., p. 63.

¥ CIL X, 5954.

2 Mengarelli, ‘Le testimonianze storiche’, cit., p. 69.

2L Vedi ad esempio, Pace, ‘La Cattedrale di Salerno’, cit., p. 200; Pace, ‘La Riforma’, cit., pp. 53-55; S.
Pudenziana nell’ambito della riforma doveva rappresentare qui valori legati alla verginita ed alla castita,
che erano un passaggio-chiave del programma politico gregoriano, per cui vedi Cantarella, Il sole e la luna,
cit., pp. 124-129.

22 Mengarelli, ‘Le testimonianze storiche’, cit., p. 69, n. 2.

23 £ opportuno ricordare come nell’XI secolo si ricercasse nel passato carolingio una giustificazione storica
del potere imperiale, vedi Cantarella, Il sole e la luna, cit., pp. 187-188.

24 per la presenza dell’epigrafe di fondazione vedi un caso specifico: V. Pace, ‘La sconfitta di un modello e
del suo progettista: la Cattedrale di Aversa’, in: Napoli Nobilissima, XXXIV (1995), pp. 123-129.



La lunga e discussa gestazione della Cattedrale romanica successiva
all’abbattimento della precedente fa supporre che vi sia stata la necessita di trasferire
in un’altra sede lo svolgimento delle funzioni religiose, almeno per gli ultimi decenni
dell’Xl secolo. Questo dettaglio ci offre lo spunto per osservare la distribuzione delle
presenze cultuali ragionevolmente ascrivibili a questo periodo nel quadro urbano (Fig.
1). Almeno dal IX secolo era sicuramente gia esistente la chiesa di S. Andrea,” presso la
guale e attestata anche una dedica a S. Vito, in associazione con una struttura
funzionalmente connessa con un ambiente interpretabile come cripta. La chiesa di S.
Pancrazio é conosciuta invece dagli inizi dell’XI secolo, mentre & probabile che a cavallo
del X secolo esistesse gia la chiesa di S. Giovanni de Duce, posta nell’area del Foro
antico, la cui titolatura sembra tradire la sua seriazione cronologica con un altro edificio
dedicato a S. Giovanni. Infine una chiesa dedicata all’Arcangelo Michele, conosciuta
come S. Angelo, pur essendo un’attestazione leggermente piu tarda, presenta dei
connotati che lasciano ipotizzare una sua pertinenza almeno all’XI secolo.?

Nei casi elencati possiamo ritrovare dei validi appoggi per guardare ad un
intervento del vescovo in chiave urbana nel riqualificare e rinvigorire il quadro delle
strutture con funzioni religiose. Il richiamo alla tradizione cultuale di Salerno sembra
insinuarsi nelle dediche a S. Vito o a S. Michele,? di cui ad Anagni si conosce la presenza
di un altro caso proprio nel tratto d’accesso alla collina del quartiere di ‘Castello’, dove
Pietro prima, ed i vescovi ed i papi poi tra XIl e Xl secolo, creeranno il cuore di quel
complesso monumentale che é stata la citta di Anagni nel tardo medioevo (Fig. 2). Il
richiamo a Salerno non é da vedersi solo come il desiderio di citare il proprio passato,
ma anche come un segnale politico cioe I'immediatezza del riferimento alla personalita
di Alfano, allora arcivescovo di Salerno, ed attraverso questi all’abate Desiderio di
Montecassino. In questo senso andrebbe ascritta a tale fase storica la presenza ad Anagni
di una dedica ai SS. Cosma e Damiano prossima all’area del palazzo cosiddetto di
Bonifacio VIII, anch’esso gia parte del complesso di edifici che definirono il nuovo
quartiere episcopale (Figg. 1-2). La posizione della dedica ai santi Cosma e Damiano
sembra per altro ricalcare quella pertinente all’omonima chiesa salernitana,? in quel
caso posizionata in prossimita dell’accesso dalla porta urbana che immetteva verso il
guartiere della Cattedrale, mentre ad Anagni si trovava nel punto di accesso verso la
collina su cui sorse il quartiere episcopale. Per i salernitani la traslazione delle reliquie
dei due santi verso la Cattedrale di Salerno avvenuta sotto la reggenza di Alfano dovette
costituire un momento solenne, il cui ricordo profondo verra immortalato proprio in uno
dei carmi composti dall’arcivescovo salernitano.” Questa lettura d’altronde si
inserirebbe nel medesimo solco interpretativo inerente la tipologia costruttiva della
Cattedrale, per la quale la diretta ispirazione dal prototipo cassinese desideriano deve
essere ribadito come avente un valore anche in chiave storico-politica.®

Nel campo della memoria cultuale I’impegno maggiore di Pietro fu riversato nel
rapporto con la figura di S. Magno, su cui si & indirizzata una parte consistente della sua

% Mengarelli, ‘Le testimonianze storiche’, cit., p. 78, n. 11.

% |dem, “Scelte insediative’, cit., pp. 47-52.

27 A Salerno sono attestati vari edifici dedicati a S. Vito, in parte gia esistenti nell’XI secolo, cfr. Amarotta,
Salerno romana e medievale, cit., pp. 272-273.

28 Amarotta, Salerno romana e medievale, cit., p. 108.

2 p_ Delogu, Mito di una citta meridionale (Salerno, secoli VIlI-Xl), Napoli, Liguori, 1977, p. 182.

30 Ccarbonara, lussu Desiderii, cit., p. 130. Anche se & accertata I’esistenza di casi opposti, cioé di adesioni
politiche senza una corrispettiva accettazione dei modelli culturali, per cui vedi Pace, ‘La sconfitta di un
modello’, cit., pp. 126-127.



‘pastorale’, quale ulteriore elemento di rappresentazione del suo ruolo. Come noto, le
spoglie del santo arrivarono ad Anagni nel pieno IX secolo, dopo aver subito diversi
spostamenti tra Fondi e Veroli;* I’acquisizione di una nuova sede stabile per un culto
cosi ambito era la conseguenza della potenzialita anagnina nel poter trattenere presso di
sé queste preziose reliquie. Al ruolo che si stava consolidando per la diocesi di Anagni
nel corso della prima meta del IX secolo mancava un tassello fondamentale, cioe la
presenza di una robusta tradizione agiografica locale. Il vescovo Romualdo, nella sua
adesione al programma politico papale nel IX secolo doveva aver valorizzato apporti
diretti dell’agiografia romana, a coprire un evidente lacuna, che rimarra tale
sostanzialmente fino all’XI secolo. L’agiografia anagnina contemplava la presenza di una
figura minore quale era S. Secondina, attestata perd solo dal X secolo,® la cui presunta
origine locale € in realta da connettere alla presenza ad Anagni dei monaci sublacensi
nell’alto medioevo e forse andrebbe ricollegata anch’essa all’operato del vescovo
Romualdo.

Pietro ha quindi incardinato il suo programma episcopale nel recuperare e
rinvigorire il culto a S. Magno, sotto il cui patronato venne giustificata, come ricorda la
tradizione agiografica, la responsabilita dell’impresa: la costruzione della nuova
Cattedrale fara seguito all’apparizione in sogno a Pietro dello stesso S. Magno che
indichera al presule il luogo dove ritrovare le sue spoglie da cui partire per realizzare
I’opera.®® Con la ‘riscoperta’ del culto e del luogo di sepoltura delle spoglie di S. Magno
ad Anagni, Pietro operava anche un azione di ripristino delle motivazioni che avevano
portato ad accogliere il santo ad Anagni in forma definitiva, cioé acquisire un patronato
di rilievo, con un ampio bacino cultuale che investiva gran parte dell’ltalia centro-
meridionale,* a cui comunque riagganciare, come fara poi la tradizione agiografica gia
dal XII secolo,® le scarse memorie ‘locali’ fino ad allora maturate. L’apporto materiale
di Pietro fu notevole: il recupero storico della questione agiografica fu seguito da un
riordino materiale, culminato nel raccogliere queste memorie nella nuova cripta, che
divenne di fatto il sacrario dell’agiografica anagnina, ed in cui conflui, ovviamente,
anche la memoria del vescovo salernitano dal XlII secolo. La tradizione agiografica
petrina ci informa che non sempre le sue scelte furono condivise dai chierici locali, e
forse con loro anche da parte della popolazione anagnina.*® Le rimostranze, e le
polemiche, dovettero costituire un dato incontrovertibile, se arrivarono a travalicare

% Da ultimo F. Carcione, S. Magno: problema agiografico e prospettive di ricerca in ambito aquinate’, in:
Magno di Trani. Memoria e culto di un martire paleocristiano nelle valli del Liri e del Sacco. Ricerche di
agiografia-topografia-iconografia, a cura di F. Carcione, Venafro, Edizioni Eva, 2004, pp. 17-41, in cui si
ribadisce come questo culto sia comunque originario dell’area laziale, con rimandi bibliografici alla
tradizione di studi su questa complessa figura agiografica.

%2 Allodi & G. Levi (a cura di), Il Regesto sublacense del secolo XI, Roma, Societad Romana di Storia Patria,
1885, doc. n.17, p. 49, a. 936; nella conferma dei beni dell’Abbazia nella citta di Anagni si cita un
possedimento prossimo ad un oratorio dedicato a S. Secondina: ‘atque clusura super se vineata in integra
intro civitate vetere anagniensis iuxta sancta secundina’.

% | ectionarium per annum, cit., ff. 199-200.

% E importante sottolineare I’importanza in chiave politica di una figura come Magno per la sua diffusa
devozione in area pugliese, nel momento storico di progressivo avvicinamento di Roma all’aristocrazia
normanna, culminato nella figura di Vittore Ill, per cui si veda H. E. J. Cowdrey, L’abate Desiderio e lo
splendore di Montecassino, Milano, Jaca Book, 1985, pp. 173-251.

% V. Fenicchia, ‘Intorno agli Atti di san Pietro da Salerno, vescovo di Anagni nel secolo XI, contenuti nel
Cod. Chigiano C. VIII. 235, in: Archivio della Regia Deputazione Romana di Storia Patria, 67 (1944), pp.
253-267.

% Grégoire, ‘La memoria agiografica’, cit., p. 20.

10



I’ambito locale al punto da non poter essere taciute, anzi ribaltate ad offrire un altro
aspetto fondativo della santita del vescovo salernitano.®

In questo senso ci si deve chiedere se tali contestazioni non tradiscano I’esistenza
di una fazione avversa a Pietro ovvero ostile al partito riformista, al quale
evidentemente Pietro apparteneva, 0 piu semplicemente restia ad accettare
I’imposizione di un vescovo esterno. Cido deve aver comportato il bisogno da parte del
vescovo di rafforzarsi nella sua posizione, attraverso la realizzazione di un programma
politico e ‘propagandistico’ come quello che si & descritto.

I modo di rappresentare il suo potere, per Pietro, € fatto di un insieme di
elementi che appaiono evidenti oggi, ma probabilmente dovevano essere percepiti come
tali anche allora. Una rappresentazione che non poteva essere fine a se stessa, ma
rivolta all’esterno, all’osservatore che non doveva essere soltanto la comunita anagnina
per quanto estesa potesse essere la diocesi in quel tempo.*® In questo ambito locale il
suo portfolio di rimandi faceva di Anagni nel pieno medioevo una diocesi aspirante a
rivestire il ruolo di centro egemone nella regione, ed essere idealmente ma anche
concretamente un punto di riferimento nell’assetto del fitto sistema diocesano del
comprensorio ernico. L’insieme dei richiami messi in campi dal vescovo dovevano
rappresentare I’importanza, anche politica, della sua sede diocesana agli occhi di un
congresso piu ampio, cioe il palcoscenico della Roma del papato riformatore, quello in
cui determinate rappresentazioni potevano essere percepite anche a livello politico
nella loro dimensione storica.

24

i : A -
S B 7 * 1
/
A5
7
i - ) \
2 224 I A
miza
R
Fig. 1 Elaborazione dell’autore su base cartografica Fig. 2 Elaborazione dell’autore su
in M. Mazzolani, Anagnia, Roma 1966. Carta base cartografica in P. Carlotti Spazio
topografica di Anagni: 1) Cattedrale di S. Maria; 2) e cultura ad Anagni: la strada Pozzo
Chiesa di S. Andrea; 3) Chiesa di S. Pancrazio; 4) della valle, Firenze 1998. Stralcio
Chiesa di S. Giovanni de Duce; 5) Chiesa di S. Angelo; della carta topografica di Anagni con
6) Chiesa dei SS. Cosma e Damiano; 7) Chiesa di S. indicazione del complesso episcopale
Michele. in etd tardo medievale, con

indicazioni evidenziate dei luoghi dove
sono attestate presenze storiche di
epoca romanica.

%7 Fenicchia, ‘Intorno agli Atti di san Pietro da Salerno’, cit., p. 261.

% Cfr. I. Herklotz, Gli eredi di Costantino. Il papato, il Laterano e la propaganda visiva nel Xl secolo, Roma,
Viella, 2000, pp. 12-13, le scelte in chiave propagandistica del papato erano rivolte a tutti i potenziali
spettatori, soprattutto quando in gioco c’era I’accrescimento della potenza del papato stesso, ed € implicito
che questo si dovesse riflettere anche a livello locale.

11



Fig. 3 © 2013, Cristiano Mengarelli.
Cattedrale di S. Maria, fianco ovest,
ghiera d’arco con materiale scultoreo
di epoca romana ed alto medievale
riutilizzato.

Fig. 5 © 2013, Cristiano Mengarelli.
Cattedrale di S. Maria, facciata,
elementi scultorei riutilizzati, lato
destro.

12

4 il | 3
Fig. 4 © 2013, Cristiano Mengarelli.
Cattedrale di S. Maria, facciata,
elementi scultorei riutilizzati, lato
sinistro.

Fig. 6 © 2013, Cristiano Mengarelli.
Cattedrale di S. Maria, facciata,
dettaglio dello spessore in murature
degli elementi scultorei riutilizzati.



Parole chiave
Anagni, Pietro da Salerno, cattedrale romanica, vescovo, Salerno

Cristiano Mengarelli lavora come archeologo collaboratore della Soprintendenza
archeologica per il Lazio. Nel 2009 si & dottorato presso I’Universita di Roma Sapienza
con una tesi sulle ‘Scelte insediative ed organizzazione urbanistica nelle citta del
comprensorio dei Monti Ernici dalla tarda antichita al medioevo’. Gli interessi di studio si
muovono verso ricerche orientate alla comprensione dei processi evolutivi degli
insediamenti storici soprattutto dal punto di vista topografico con particolare riguardo al
periodo alto medievale.

Via dei Bandinelli 24
00163, Roma (Italia)
cristianomengarelli@gmail.com

SUMMARY

Representation of Power

The Bishop of Anagni, Pietro da Salerno (T 1105)

In the history of Anagni, Bishop Pietro da Salerno was fundamental in guaranteeing that
the city played an important political role throughout the Middle Ages. His work as a
spiritual guide, his interventions on the urban layout and the way in which this
combination of factors was reflected in the historical memories which formed around
the figure of the bishop help to consolidate its historical tradition. Pietro da Salerno
used his office of bishop in the certainty that he was acting on behalf of an established
power, to be consolidated in his own time and offered as a stable and secure legacy for
the future. The representation of this power took the form of an action program,
centered around the urban renewal of an entire city district with the aim of creating an
architectural “macro-palimpsest’ serving as a political manifesto based on the recovery,
through continuity, of the historical, hagiographic and material legacy which defined
and recalled, in a simple but immediate form, the power of the bishops over the city of
Anagni. We are thus dealing with a legitimization of power through the representation of
historical events and allusions, expressed through the stylistic features of the
contemporary cultural tradition.

13



URN:NBN:NL:UI:10-1-114271 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Il Carroccio di Cortenuova
Nord e Sud Italia tra Papato e Impero nella Cronaca di
Salimbene de Adam

Marina Nardone

In un recente volume, che tenta di mettere in discussione i reali presupposti dell’Unita
d’ltalia e che, soprattutto, cerca di guardare sotto un’altra luce le dinamiche intercorse,
da li in poi, tra il Nord e il Sud del Paese, potrebbe stupire ritrovare la citazione di uno
storico del XIll secolo posto a constatare le lunghe radici dello stereotipo
antimeridionalista. Il volume in questione € Terroni di Pino Aprile, divenuto in breve un
bestseller; la citazione & desunta dalla cronaca di Salimbene de Adam.’

La frase citata contiene, in effetti, un insulto scagliato dal cronista parmense
verso una parte dell’ltalia meridionale, ovvero, Pugliesi e Siciliani che sarebbero
‘homines caccareli et merdacoli’.? Un’espressione abbastanza forte nel suo volgare
incisivo che puo ben prestarsi a essere strumentalizzata. Le parole del cronista
parmense, rivissute, seppur per un attimo, attraverso le pagine di questo testo - magari
discutibile da un punto di vista strettamente storico, ma sicuramente utile nell’ottica di
un’archeologia del pregiudizio - non dovrebbero, tuttavia, suscitare troppa meraviglia in
chi ha ben chiaro come il passato non sia mai materia inerte.

Allacciare un parallelo a distanza di secoli rispetto al risaputo e reiterato
pregiudizio antimeridionalista non & pero una scelta che possa considerarsi esente da
critiche se alla citazione si ricorre estrapolandola dal suo contesto. Di certo Aprile cita
un passo di Salimbene de Adam solo come supporto frivolo, per nulla architettonico, alle
sue tesi, sostanziate, invece, dall’analisi di aspetti piu vicini all’attuale storia del paese,
in particolare politici ed economici. In questo caso, tuttavia, non interessa tanto
analizzare [’uso che e stato fatto della cronaca da parte del giornalista pugliese, offerto
intanto come spunto di riflessione, quanto piuttosto quegli aspetti storici che 'opera di
Salimbene ci pone e che riguardano certamente ’enorme distanza tra i comuni e il
regno federiciano.

' P. Aprile, Terroni, Milano, Piemme, 2011, p. 19. La citazione & desunta dal testo di W. Barberis, Il bisogno
di patria, Torino, Einaudi, 2004, p. 40.

2 salimbene de Adam, Cronica, a cura di G. Scalia, Roma-Bari, Laterza, 1966, p. 522. In generale sulla
Cronaca di Salimbene cfr.: S. Da Campagnola, ‘Orientamenti critici interpretativi intorno alla “Cronica” di
Salimbene de Adam’, in: Laurentianum, 6 (1965), pp. 461-491; N. Scivoletto, Fra Salimbene da Parma e la
storia politica e religiosa del secolo decimoterzo, Bari, Laterza, 1950; C. Violante, ‘Motivi e carattere della
Cronica di Salimbene’, in: Annali, XXII (1953), pp. 108-154.

14



Per quanto ’autore sia uno dei nomi piu noti della cronachistica italiana del
medioevo, € doverosa una breve presentazione che puo fungere da impostazione del
problema. Successivamente allora, sara possibile passare al tema centrale di questa
analisi, esaminando il brano della cronaca che tratta della battaglia di Cortenuova,
evento centrale nelle lotte tra i comuni settentrionali e l’impero federiciano, sull’esito
della quale Salimbene riporta una versione del tutto personale. Attraverso questa
indagine sara, quindi, possibile chiarire alcuni aspetti che accennano a una piu corretta
lettura della visione dell’Italia medievale nelle dinamiche tra Nord e Sud del paese.

Il cronista e il suo tempo

Salimbene, al secolo Ognibene, nasce a Parma da Guido de Adam, un notaio, nel 1221. A
diciassette anni, nonostante la disapprovazione del padre, il giovane indossa il saio
francescano. Siamo ai tempi della seconda generazione di frati, quella piu vicina, in
termini cronologici, a San Francesco, ma forse piu distante, per certi aspetti, dai suoi
principi ispiratori (che saranno ripresi soprattutto nel XIV secolo). Tale generazione
risentiva ancora della necessita di approvazione da parte del clero regolare ed era
fortemente impegnata in un’incessante ricerca identitaria. Questi aspetti portarono la
comunita francescana a dotarsi d’ispirazioni contraddittorie rispetto agli obiettivi
prefissati: da un lato, infatti, ritrovarono la loro ragion d’essere nella letteratura
pseudoprofetica e nel millenarismo; dall’altro, avendo la necessita di non confondersi
con U'eresia, contro la quale a quei tempi si erano convogliati tutti gli sforzi possibili da
parte della Chiesa, dovevano necessariamente giustificare questo pericoloso appiglio
identitario e riformulare la propria posizione. Pesa in quegli anni soprattutto la fioritura
di opere pseudoepigrafiche come il Super Hieremiam, che trasse in inganno numerosi e
validi studiosi di Gioacchino da Fiore.? Salimbene si forma in questi ambienti, ma ha
anche ben presente la condanna di altri epigoni piu radicali, come ad esempio Gerardo
di Borgo di San Donnino.* Il cronista rappresenta, con la sua opera, il punto d’approdo di
quest’ambivalenza identitaria e la narrazione storica, scelta dal francescano come
eredita per la nipote Agnese e a lei dedicata,” diventa |’azione necessaria per
rifunzionalizzare 'ordine francescano all’interno della societa dell’epoca. La sua
cronaca e resa celebre per una svariata quantita di motivi: & una fonte dettagliata per la
storia dei comuni dell’ltalia settentrionale; illustra certamente le vicende interne
all’ordine indugiando in particolare su alcune figure (come ’allora generale frate Elia da
Cortona);® sviluppa un discorso autonomo e preciso intorno agli epigoni del

3 Famoso abate calabrese attivo alla fine del XII secolo. Fondd 'ordine florense e scrisse numerose, opere
approntando un particolare sistema a spirale della visione storica suddivisa in tre eta caratterizzate dalle tre
persone divine. Secondo Gioacchino da Fiore il mondo era, in quell’epoca, da poco entrato, o stava per
entrare, nella Terza Eta, quella dello Spirito Santo, epoca di pace e armonia che avrebbe dovuto precedere i
tempi finali.

4 Gerardo di Borgo di San Donnino fu un francescano di Fidenza, formatosi prima in Sicilia e poi in Francia,
allo studium parigino. Nel 1254 vide una dura condanna delle sue teorie e dei suoi scritti da parte della
Curia e fu giudicato colpevole di eresia anche da un tribunale interno, retto da Bonaventura, che gli impose
il carcere a vita, gettando cosi un’ombra sull’intera comunita dei Minoriti. Gerardo fu convinto seguace di
Gioacchino da Fiore, al punto di arrivare ad asserire che lo scritto dell’abate intitolato Concordia Novi ac
Veteri Testamenti, avesse valore testamentario nell’eta dello spirito come il vecchio e il nuovo lo ebbero
nelle epoche del padre e del figlio.

5 La giovane aveva, infatti, deciso di seguire lo zio e di entrare nell’ordine delle Clarisse. In questo senso
I’opera assume un carattere autobiografico ma anche formativo.

® A proposito del secondo generale dell’ordine, particolarmente inviso al cronista, egli inserisce nell’opera
un libello chiamato Liber de prelato, composto ‘proprio occasione fratris Helye’ e che contiene numerose

15



gioachimismo, innalzando alcuni esponenti come Ugo di Digne e deprecando altri come il
gia citato Gerardo;’ Salimbene offre, inoltre, una serie di notizie riguardo alla
personalita di Federico Il, figura chiave del suo sentire storico.® Egli era stato indicato
proprio dai lettori di Gioacchino, in gran parte Francescani, come |’Anticristo dei tempi
finali. Secondo il computo - mai approntato, in verita, da Gioacchino stesso, cosi come
mai U’Abate calabrese adombro Federico Il nell’anticristo - U'Imperatore avrebbe
scatenato l’Apocalisse intorno al 1260. Quando egli mori nel Dicembre del 1250 lascio
tutti i seguaci di tali visioni nello sconcerto e nell’incredulita, per cui, per quanto lo
Stupor Mundi non avesse effettivamente portato la fine del mondo, rimase
sostanzialmente una figura emblematica del Xl secolo. Dell’Imperatore il cronista
francescano da un’immagine destinata a durare nel corso del tempo, la sua narrazione
rappresenta una fonte importante per la letteratura leggendaria creatasi attorno allo
Staufen, letteratura che sara presente nelle fitte pagine delle piu svariate tradizioni.’
Salimbene e uno storico abbastanza attento e puntuale, dotato di una personalita
eccentrica che lo porta spesso a narrare di sé e a esporsi in primo piano, sia come
garanzia di testimonianza, sia come vanto per la propria persona. Anche il riferimento
alla reticenza del padre rispetto alla sua entrata nell’ordine francescano potrebbe, in
effetti, essere una notizia inserita dal cronista per creare un parallelo tra Guido de
Adam e Pietro di Bernardone, padre di Francesco, che, com’é noto, si oppose
fermamente alla scelta del figlio. Salimbene arriva a introdurre ancora la figura
dell’Imperatore Federico, anche rispetto a questi affreschi di vita familiare,
informandoci che proprio lui, sotto la richiesta di Guido, avrebbe cercato di invitare le
autorita francescane, tramite una missiva proveniente dalla sua cancelleria, a
riconsegnare il giovane frate alla famiglia per permettergli di onorare la tradizione
familiare. Non siamo in grado a questo punto di stabilire quanto abbia giocato la fantasia
dell’autore in questa drammatica rappresentazione del suo passato, o se ci sia una
possibilita che il resoconto sia veritiero. Un’ipotesi del genere, del resto, contribuirebbe
ad alimentare i motivi, alcuni ben noti, che indussero il cronista a rendere il ritratto

notizie utili riguardo la concezione della giustizia e del retto comportamento di un Minore per Salimbene.
Cfr. Salimbene, Cronica, cit., p.136.

7 In particolare sul gioachimismo dell’autore cfr.: E. Pispisa, Gioacchino Da Fiore e i cronisti medievali,
Centro regionale per lo studio della cultura siciliana, Messina, Sicania, 1988.

8 per quanto riguarda la figura dell’Imperatore secondo il cronista cfr. L. Gatto, ‘Federico Il nella Cronaca di
Salimbene de Adam’, in: Federico Il e le nuove culture, Atti del XXXI Convegno storico internazionale, Todi
9-12 ottobre 1994, Spoleto, Centro italiano di studi sull’Alto Medioevo, 1995; E. Kantorowicz, Kaiser
Friedrich der Zweite; trad. it. Federico Il Imperatore, a cura di G. Pilone Colombo, Milano, Garzanti, 2000;
D. Abulafia, Frederick Il. A Medieval Emperor; trad. it. Federico Il. Un Imperatore Italiano, a cura di G.
Mainardi, Milano, RCS, 2006.

® Sul mito federiciano cfr.: B. Topfer, Das Kommende Reich des Frieden. Zur Entwicklung chiliastischer
Zukunftshoffnungen im Hochmittelalter; trad. it. Il regno futuro della liberta, Centro Internazionale degli
studi gioachimiti, Genova, Marietti, 1992; M. Reeves, The influence of prophecy in the later middle age. A
study in Joachimism, Oxford, Oxford University Press, 1969; N. Cohn, The Pursuit of the Millennium; trad.
it. | Fanatici dell’Apocalisse, a cura di A. Guadagnin, Milano, Edizioni Comunita, 1976; R. Delle Donne, ‘“Aus
dem Ewigjungen der Greis”. La saga dell’Imperatore Federico nella cultura tedesca’, a stampa in: Archivio
di Storia della Cultura, XIX (2006), pp. 231-249 (Distribuito in formato digitale da “Reti Medievali”); R.E.
Lerner, ‘Frederick Il. Alive, Aloft and Allayed in franciscan-joachite Eschatology’, in: W. Verbeke (a cura di),
The Use and Abuse of Eschatology in the Middle Ages, Mediaevalia Lovaniensia, 1, 15, Lovanio, 1988 (trad.
it. in: AA.VV., Refrigerio dei Santi. Gioacchino da Fiore e [’escatologia medievale, Roma, Viella, 1995, pp.
147-169); T. Struve, ‘Die falschen Friedriche und die Friedensucht des Volkes im spaten Mittealter’, in:
AA.VV., Falschung im Mittelalter. Internationaler Kongress der Monumenta Germaniae Historica (Miinchen
16-19 September 1986), Band 33, |, Hannover, Schriften der MGH, 1988, pp. 317-337.

16



unico e terribile dell’Imperatore anche molti anni dopo la sua morte.

Salimbene dunque regala una narrazione dei fatti del Xl secolo abbastanza fedele
e autonoma, tuttavia, permangono delle zone critiche dove le notizie, non perdono
carattere di verosimiglianza ma propongono una descrizione degli eventi, un po’ forzata
e per le quali risulta legittimo pensare a una manipolazione consapevole della realta da
parte dello storico.

L’epilogo di Cortenuova

Uno dei casi e rappresentato dal tema centrale di quest’analisi, ovvero, il resoconto
della Battaglia di Cortenuova, o meglio della sua conclusione. | passi della cronaca che
la riguardano sono intrisi di simbolismo e sacralita, sia grazie all’impiego di citazioni
bibliche, sia di elementi, appunto, simbolici che il cronista non manca di chiarire. Poco
prima della disfatta dei Milanesi, Uautore ci parla della presa del castello di
Montechiari, una delle conquiste che precedono quella del Carroccio a Cortenuova, in un
capitoletto cosi intitolato:

Quod imperator cepit Montem Clarum, et quod habuit multos Saracenos in exercitu suo, et quod
duxit elefantem suum ad exercitum ad dimicandum cum eo; et quod in libro Machabeorum
multum de hac materia continetur et in historia Alexandri; et quod frater Bartholomeus Anglicus
ex Ordine fratrum Minorum composuit librum Proprietatum, in quo de elefantibus tractat.

La notizia storica appare dunque accompagnata da due commenti significativi: il primo e
che Uesercito dell’Imperatore era costituito da Saraceni, nell’immaginario nemici giurati
della cristianita; il secondo e che Federico aveva condotto in battaglia un elefante. Si
tratta di due annotazioni alle quali il cronista conferisce valore di emblema,
fondamentali, quindi, per porre in risalto la figura dell’Imperatore. Salimbene deve,
infatti, necessariamente riferirsi innanzitutto alle sacre scritture dalle quali riporta una
lunga citazione dal Primo Libro dei Maccabei, istituendo, cosi, un esplicito paragone tra
Antiochio V e lo Hohenstaufen, menzionando, infine, gli scritti profetici del minorita
Bartolomeo Anglico.™

A quasi vent’anni dalla sua scomparsa Federico Il e le sue imprese erano narrate
quale evento di passaggio, quale soglia tra i tempi, malgrado egli non avesse portato la
fine del mondo cosi come stabilito dalla letteratura pseudoepigrafica e dai fitti
ragionamenti dei gioachimiti. Appare chiaro, dunque, in quale modo Salimbene avesse
inteso gli avvenimenti che riguardarono i suoi comuni, ma in particolare, i rapporti tra la
Chiesa e i poteri laici, restituendo una narrazione imparziale dei fatti di Cortenuova, la
prima sconfitta lombarda nelle lotte contro U'Imperatore. Alla fine del Novembre del
1237 le truppe imperiali e quelle lombarde stanziate presso [’Oglio si schierarono
aspettando ciascuna la mossa dell’altra. Non si fece attendere quella di Federico II, che
tornato dalla Germania, dove aveva dovuto sedare le varie rivolte e avendo, nel suo
rientro in Italia, gia espugnato Goito, Montichiari e Pontevico, doveva alle sue truppe
stanche e con scarsi vettovagliamenti una decisione rapida: ordino, cosi, una ritirata,
lasciando credere ai nemici di voler svernare presso Cremona. Non appena sparsa la

% |a Cronaca parte dal 1168 per arrivare al 1287. Salimbene inizia a comporla intorno agli anni 80 del XIlI
secolo.

" salimbene, Cronica, cit., pp. 133 sg.

12 5i tratta dell’opera del Francescano Bartolomeo Anglico, legato allo Studium di Oxford, il Proprietatibus
Rerum.

17



notizia Uesercito lombardo si appresto a fare rientro a casa ma durante
’attraversamento del fiume, presso Cortenuova, appunto, le truppe saracene e sassoni
dello Staufen piombarono sui nemici, sconfiggendoli e catturando il loro comandante
Pietro Tiepolo, figlio del Doge di Venezia. | combattimenti durarono fino al tramonto
quando entrambe le truppe decisero di concedersi la momentanea interruzione delle
ostilita. Col favore della notte i collegati lombardi si diedero alla fuga e cercarono
disperatamente di portare con loro il Carroccio, simbolo della Lega, ma, poiché il fango,
la fatica e la fretta rendevano difficili le operazioni di trasporto, dovettero lasciarlo al
nemico.” E proprio nella descrizione dell’epilogo della battaglia che Salimbene
introduce la falsa notizia, che potrebbe far inizialmente pensare di essere mossa dal
sentimento di appartenenza ai comuni del Nord Italia dai quali il Francescano proveniva.

‘Quod Mediolanenses devicti fuerunt et mortui et carrocium amiserunt, et potestas eorum captus
fuit et in carceribus detentus.’ Et eodem anno, die quarto exeunte Novembre, Mediolanenses ab
exercitu imperatoris devicti et mortui fuerunt, et suum carrocium apud Curtem Novam
amiserunt; quod misit Romam imperator, sed Romani combusserunt illud in vituperium Friderici.
Credebat enim ex hoc placere eis, ut cum eo essent. Et maxima strages Mediolanensium facta est
in illo conflictu. In quo etiam filius ducis Veneciarum, qui tunc temporis erat potestas Mediolani,
captus ab exercitu imperatoris fuit, et Cremone in carceribus stetit. Et pene totam Lombardiam
et Marchiam Trivisinam habuit imperator. ™

Secondo il Cronista, U'Imperatore una volta impossessatosi del simbolo della Libertas
comunale lo aveva inviato a Roma con ’idea che fosse per tutta la citta cosa gradita, ma
i Romani lo bruciarono in vituperium Friderici, ossia come oltraggio allo Svevo.
Un’affermazione piuttosto pesante che crea un contrasto molto forte tra le due azioni,
quella di Federico che omaggia Roma con il simbolo della Lega caduta e quella dei
Romani che lo bruciano per dispetto. Le cose andarono diversamente. Il Carroccio fu
preso e portato in trionfo per le strade di Cremona, dove fu fatto sfilare insieme
all’esercito vincitore, il comandante Pietro Tiepolo vi era legato come monito e invece
di essere trainato dai buoi, come d’uso per le citta comunali, esso fu attaccato
all’elefante del seguito imperiale, lo stesso di cui Salimbene aveva parlato poche pagine
prima del resoconto su Cortenuova. Successivamente il Carroccio fu portato a Roma, ma
esso non fu bruciato, fu accolto, invece, dal popolo e dalle autorita cittadine, se non
proprio con unanime e generalizzato consenso sicuramente senza alcun netto rifiuto.
Kantorowicz interpreta tale consenso addirittura come ‘giubilo del popolo’ e scrive che
esso ‘fu accolto in festante corteo dai romani’.” Una lapide, tutt’oggi esistente, fu
confezionata per ordine di Federico e fatta sistemare in Campidoglio dal Senato, in
quella che ancora oggi viene definita la Sala del Carroccio, a testimonianza, appunto,
che esso non fu distrutto cosi come Salimbene aveva sperato. L’Epigrafe recita: ‘Cesaris
Augusti Friderici, Roma, Secundi/Cesaris ut referrat inclita preda venit./Hostis in
opprobrium pendebit, in Urbis honorem/ Mictitur. Hunc Urbis mictere lussit amor’." Essa
fu accompagnata da numerose missive e in quel periodo Pier delle Vigne, logoteta di
Federico, ebbe un gran da fare per celebrare il nuovo Cesare che aveva sbaragliato i
nemici ed entrava vittorioso nella citta eterna.” Negli Annales Placentini si legge del

3 Cfr. Annales Placentini, MGH SS XVIII, 1863, pp. 477 sg.

4 Salimbene, Cronica, cit., p. 135.

'5 Kantorowicz, Federico Il Imperatore, cit., p. 452.

16 Gatto, ‘Federico Il nella Cronaca’, cit., pp. 519.

7 Cfr. Ivi, pp. 517 sg. e Kantorowicz, Federico Il Imperatore, cit., pp. 451-459.

18



dolore di Gregorio IX alla vista del Carroccio e del suo inutile tentativo di impedirne
’entrata a Roma, a testimonianza certo della non indifferenza da parte del Pontefice
rispetto al gesto dell’Imperatore ma anche a riprova che la versione del Parmense sia
frutto di una scelta autonoma.™

Non siamo in grado di affermare con sicurezza se Salimbene fosse intervenuto di
proposito sul resoconto della realta dei fatti ma secondo Ludovico Gatto questo brano
mostra la forza ancora viva del suo gioachimismo - che era stato fortemente
ridimensionato dalla letteratura critica a causa di un’abiura alla dottrina presente nella
cronaca.” Per Gatto, infatti, Salimbene interviene volontariamente sui fatti di
Cortenuova perché a lui ‘non piacque avvalorare la notizia secondo la quale i Romani
avessero esaltato una vittoria imperiale’. Non quindi, e su questo non si puo che
concordare, ‘perché egli si proponesse di difendere i Comuni del Nord’*® ma proprio
perché non credette o non volle tramandare un simile comportamento da parte della
citta papale. Il dono a Roma del Carroccio voleva sicuramente rappresentare un monito
da parte dell’Imperatore per l’élite cittadina e per il Papa stesso dai quali ricercava
attestazione e riconoscimento. Un avvertimento probabilmente meno riguardevole e
timoroso di quello che Kantorowicz ricostruiva ma, piuttosto, intenzionato a porre gli
oppositori di fronte al dato di fatto della sua vittoria, anziché volto a dimostrare
’attaccamento e l'importanza reale e immaginifica del consenso romano, importanza
che resta in ogni caso scevra dai dubbi.

Da queste vicende ricaviamo sicuramente alcuni dati importanti: innanzitutto, la
visione storica di Salimbene secondo la quale non vi € una reale appartenenza politico-
geografica poiché le parti in lotta si riferiscono piuttosto alla salute dell’intera
cristianita, seguendo, quindi, un’economia di salvezza piu che una faziosita territoriale.
Egli non e preoccupato, e nella Cronaca € ampiamente verificabile, della vittoria o della
disfatta dei comuni, quanto piuttosto dei segnali che preannunciano I’Apocalisse, segnali
evidenti nella dinamica Chiesa-Impero. Soprattutto pero tale resoconto e i fatti stessi
accaduti, mostrano nell’ltalia dell’epoca una forte centralita di Roma, simbolo
imperituro di potere e rinascita, di sacralita e secolarita. La vera protagonista di questo
episodio e proprio la Citta: sia Salimbene nella narrazione, che Federico nell’azione,
intendono avocare per parte propria il simbolo della Capitale.

Conclusioni

E il caso, dunque di ritornare alle affermazioni iniziali circa la difficolta di rintracciare
per il Medioevo italiano una causa reale e univoca della cosiddetta Questione
meridionale - alla quale la stessa figura di Federico Il € stata allacciata da alcuni storici
- o usarne le fonti come dimostrazione, senza contestualizzare le citazioni e mancando
di una visione d’insieme dell’opera citata.

Il cronista ha un’attenzione particolare per le differenze regionali e dialettali, non
solo italiane. Quando, introduce pero tali notazioni lo fa sempre cercando di celare
dietro a una vivace espressione un discorso piu profondo. Per fare un esempio: egli
introduce in un brano della cronaca un elogio verso i Fiorentini, definendoli come gente
simpatica e gioconda e soprattutto dal dialetto delizioso.?' Tuttavia, questo brano, che
dovrebbe mettere in rilievo il bel carattere dei Fiorentini, diventa invece [’occasione per

'8 Cfr. Annales Placentini, cit., p. 478.

9 Cfr. Salimbene, Cronica, cit., p. 341.

20 Gatto, ‘Federico Il nella Cronaca’, cit., p. 519.
2 Salimbene, Cronica, cit., p. 117.

19



porre ’accento, anche in maniera compiaciuta, sulla vita difficile dei francescani: in
esso e contenuto, infatti, un motto di spirito, secondo il quale la scelta eventuale da
parte di un Minorita di abbandonare l’ordine non desterebbe alcuna meraviglia, agli
occhi dei contemporanei, vista la vita disperata da loro condotta. Allo stesso modo
anche U’insulto che Salimbene fa a Pugliesi e Siciliani & solo apparentemente un semplice
e disinteressato pregiudizio. Egli inserisce tale notazione in una lunga sequenza che
tratta della discendenza della casata Sveva e in particolare all’interno delle imprese che
portarono i Normanni alla conquista della Sicilia. Malgrado egli spenda parole di
ammirazione per Roberto il Guiscardo tende a porre [’accento sulla vilta e sulla codardia
dei popoli soggiogati. Secondo Salimbene infatti i Siciliani e i Pugliesi, facenti parte di
quei territori maggiormente amati dall’Imperatore Federico, sono sostanzialmente dei
pavidi, facili a essere conquistati. E possibile che il cronista disprezzi personalmente tali
popolazioni come dimostra ancora una volta, in opposizione al dialetto fiorentino da lui
tanto amato, la notazione sul linguaggio: ‘In gutture dixit eos loqui, quia quando volunt
dicere: “quid vis?”, dicunt: “Ke boli?”’,?* in ogni caso & evidente che il disprezzo per
quei territori cela in realta la paura per le discendenze federiciane, come dimostra il
seguito del brano dedicato all’Imperatrice Costanza, dal cronista temuta in guisa di una
strega. Il capitoletto che segue s’intitola per ’appunto ‘Riguardo alla Regina Costanza
che fu madre dell’Imperatore Federico II’, il cronista usa spesso ripercorrere la malata
discendenza dello Staufen per cercare appigli alla sua convinzione riguardo al rapporto
tra la casata sveva e [’Apocalisse. In questo senso per lui Siciliani e Pugliesi diventano
coloro che hanno permesso al male di poter raggiungere i territori papali, l’accusa
principale e infatti di essere pavidi, facilmente conquistabili. Se da un lato Salimbene
racconta le imprese dei primi Normanni con parole di ammirazione, dall’altro suggerisce
la facilita delle loro conquiste in ragione del mancato coraggio e della scarsa fierezza
delle popolazioni sottomesse.

Non si puo certo fare del Cronista parmense un’antimeridionalista ante litteram ed
e certamente complicato far risalire al Medioevo, cosi come spesso e stato tentato, le
cause della cosiddetta Questione meridionale, termine storico gia da tempo in declino
ma difficile da abbandonare. Tuttavia si & tentato di mettere in luce alcuni aspetti
importanti, per i quali € emersa l’immagine di un territorio che aveva una sua unica e
possibile unita nel gravitare attorno al simbolo del potere cristiano: Roma. Tutte le
dinamiche che interessavano Nord e Sud del paese non avevano a che fare con la
coscienza territoriale ma avevano invece interesse nel gioco politico tra le due grandi
supremazie, quella pontificia e quella imperiale. Emerge inoltre, dal vivo del testo, il
sottile confine che separa, da sempre, la storia dalla propaganda, soprattutto per le
epoche del passato, la cui dialettica dice all’orecchio attento altrettanto quanto il
racconto e la ricerca storica provano a mostrare nello sforzo costante e
consapevolmente impossibile di pervenire a una verita.

2 Ivi, p. 522.

20



Parole chiave
Salimbene de Adam, Federico Il, Battaglia di Cortenuova, Carroccio, Gioachimismo

Marina Nardone ha conseguito la laurea in Storia presso ’Universita degli Studi di Napoli
Federico Il nel 2008 con una tesi dal titolo Quod michi occurit. Studio sulla Cronaca di
Giovanni di Winterthur. Nel 2009 ha frequentato il corso di perfezionamento ‘Storia
dell’Occidente. Cultura e Religione’, presso I’Universita degli Studi di Napoli Federico Il.
Nel 2012 ha conseguito il titolo di dottore di ricerca in Storia con una tesi dal titolo La
persuasione dolce. La tradizione del gioachimismo nella Cronachistica Francescana tra
Xlll e XIV secolo, uno studio sull’apocalisse, che indaga il ruolo affidato agli ebrei dalla
filosofia di Gioacchino da Fiore, attraverso la cronachistica e la letteratura esemplare.

via Pasquale del Torto 59
80131 Napoli (Italia)
marina.nardone®unina.it

SUMMARY

The Caroccio of Cortenuova

Northern and Southern Italy between Papacy and Empire in the Cronaca of Salimbene de
Adam

Starting from a quote in recent literature on the Italian unification, this article attempts
to explain the role played by the Italian Middle Ages in the construction of national
memory and in the archeology of a prejudice. It admonishes that only a full recognition
of the deep alterity of the Middle Ages can prevent misuses of medieval references.
Next, it proceeds to discuss the quote in question, namely a reference to Salimbene de
Adam’s well-known chronicle, and it examines what drove this Franciscan chronicler to
change the final episode of the Battle of Cortenuova (1237). In his Cronaca Salimbene
relates that, after Frederick Il had beaten the Lombard League’s army and seized
possession of the Carroccio, the symbol of communal autonomy and liberty, he offered it
to the city of Rome, which, in turn, burned it. However, a still existing inscription
testifies that the Carroccio was not an unwelcome gift for Rome at all. Despite this
historical reality, the Franciscan chronicler preferred, as Ludovico Gatto has suggested,
to present posterity with the image of a defiant Rome towards Frederick Il, who was
identified after all, in the Joachimite literature, as the Antichrist, the enemy of
Christianity.

21



i QN 1GCE 20
of sisceny

& 4o

URN:NBN:NL:UI:10-1-114272 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Pleidooi voor een hernieuwde kennismaking met de
podesta literatuur’

David Napolitano

Inleiding

In het verstedelijkte noorden en centrum van Itali€ ontsproten de eerste vormen van
zelfbestuur aan het einde van de elfde eeuw. Dit zelfbestuur kwam tot institutionele
maturiteit in de twaalfde en dertiende eeuw.” Historici delen deze drie eeuwen
traditioneel op in drie fases die elk hun benaming ontlenen aan het bestuursmodel dat
binnen de betrokken fase dominant was, namelijk de consulaire periode, het tijdvak van
de podesta, en het stadium van de populaire regimes.?

In deze bijdrage richt ik mij enkel op het middelste tijdvak. Het is algemeen
aanvaard dat de invoering van de podesta figuur aan het einde van de twaalfde eeuw
een structurele verschuiving naar een professioneler stadsbestuur inluidde.* Naarmate
het collectief, honorair en deeltijds instituut van het consulaat door een betaalde en
voltijdse stadsbestuurder, de podesta, werd vervangen, ontstond er ook een
toenemende vraag naar ondersteuning vanuit deze professionele podesta. Deze vraag
resulteerde onder meer in de productie van de volgende vier werken: de Oculus
pastoralis, het Liber de regimine civitatum, De regimine et sapientia potestatis, en Li
Livres dou Tresor.

De Oculus pastoralis is een anoniem en onvolledig overgeleverd werkje,
waarschijnlijk in de jaren 1220 geschreven, dat een inleiding op het ambt van podesta

' Dit artikel is op twee verschillende presentaties gebaseerd. Een eerste lezing vond plaats in het kader van
de Eurasian Empires Summerschool (Universiteit van Amsterdam, 29-31 augustus 2012) en de tweede paper
werd gehouden tijdens een Medieval Research Seminar (Universiteit van Cambridge, 8 november 2012). |k
dank alle deelnemers aan deze bijeenkomsten hartelijk voor hun boeiende commentaar en nuttige
suggesties.

2 Voor een algemeen overzicht van de geschiedenis van middeleeuws Italié: New Cambridge Medieval
History, meer in het bijzonder: D. Luscombe & J. Riley-Smith (eds.), Vol. IV (c.1024-c.1198), Cambridge,
Cambridge University Press, 2004, en D. Abulafia (ed.), Vol. V (c.1198-1300), Cambridge, Cambridge
University Press, 1999. Voor een beknopte inleiding: D. Abulafia (ed.), Italy in the Central Middle Ages.
1000- 1300, Oxford, Oxford University Press, 2004.

3 Zoals blijkt uit de inhoudsopgave van de volgende recente handboeken: F. Franceschi & |. Taddei, Le citta
italiane nel Medioevo. XII-XIV secolo, Bologna, Il Mulino, 2012; P. Gilli, Villes et sociétés urbaines en Italie.
Milieu Xlle-milieu XIVe siecle, Paris, Sedes, 2005; F. Menant, L’ltalie des communes (1100-1300), Paris,
Belin, 2005; J.-C. Maire Vigueur & E. Faini, Il sistema politico dei comuni italiani (secoli XII-XIV), Milano,
Pearson Italia, 2010; G. Milani, I comuni italiani, Roma, Laterza, 2007; E. Occhipinti, L’/talia dei comuni.
Secoli XI-XIll, Roma, Carocci, 2000, herdruk 2008.

“D. De Rosa, Alle origini della repubblica fiorentina. Dai consoli al ‘Primo Popolo’ (1172-1260), Firenze,
Arnaud, 1995, pp. 21-22; Maire Vigueur & Faini, ‘Il sistema politico’, cit., p. 36.

22



met een reeks van modeltoespraken combineert (en om die reden geregeld aan een
expert in de retorica wordt toegeschreven).” Het Liber de regimine civitatum wordt
steevast toegedicht aan een ervaren rechter (assessor), Giovanni da Viterbo, die het
compileerde op verzoek van de Florentijnse podesta tot wiens gevolg hij behoorde.®
Geschreven tijdens nocturnas vigilias et rara otia biedt dit werk een gedetailleerd script
voor de ambtstermijn van de podesta, voorzien van de nodige modelbrieven
en -toespraken.” In tegenstelling tot de voorgaande werken ontstond De regimine et
sapientia potestatis in een familiale context, rond 1245.% Dit leerdicht is ook
gecomponeerd door een rechter (iudex generalis), Orfino da Lodi, maar ditmaal pas aan
het einde van zijn loopbaan in dienst van de hoogste keizerlijke regionen. Het is gericht
aan zijn zoon, Marco, die op het punt stond om een soortgelijke carriére te starten. Het
laatste werk, Li Livres dou Tresor, is een van de eerste encyclopedieén in de volkstaal,
geschreven door een Florentijnse notaris, Brunetto Latini, op verzoek van een niet nader
geidentificeerde opdrachtgever, een biau douz amis, tijdens zijn ballingschap in
Frankrijk (1260-1267).° Het derde en laatste boek van dit groots opgezette educatief
project behandelt het podesta instituut onder de titel Des governemenz des citez (I11.73-
[11.105).

Ik zal vooreerst stilstaan bij de traditionele benadering van deze werken, waarbij
de teksten als de enige vier overblijvende restanten van een dertiende-eeuwse podesta
literatuur worden beschouwd.™ Vervolgens zal ik toelichten dat de groepering onder

5 |k citeer uit de meest recente editie: T. Tunberg (ed.), Oculus pastoralis, Ph.D dissertation University of
Toronto, 1986. Voor een introductie tot dit werk: D. Franceschi, ‘L’Oculus pastoralis e la sua fortuna’, in:
Atti della Accademia delle Scienze di Torino. Classe di Scienze Morali, Storiche e Filologiche, 99 (1964-65),
pp. 205-261. Voortbouwend op een voetnoot in een artikel van Quaglioni (D. Quaglioni, ‘La “civitas”
medievale e le sue magistrature. L’Oculus pastoralis (1222)’, in: Il pensiero politico, XL (2007), p. 237,
voetnoot 13) en verdere vindplaatsgegevens die Giordanengo genereus met mij heeft gedeeld, heb ik het
bestaan van een nog onbekende, tweede versie van deze tekst kunnen bevestigen. |k zal deze vondst, en de
eruit voortvloeiende implicaties voor ons huidig begrip van deze tekst, in een binnenkort in Madoc te
verschijnen artikel nader toelichten. Tevens werk ik aan de uitgave van een nieuwe editie van deze tekst.

® De citaten komen uit de volgende editie: G. Salvemini (ed.), ‘Liber de regimine civitatum’, in: Bibliotheca
iuridica Medii Aevi, lll, Bononiae, 1901, pp. 215-280. Voor een introductie tot dit werk: G. Salvemini, ‘Il
“Liber de regimine civitatum” di Giovanni da Viterbo’, in: Giornale storico della letteratura italiana, 41
(1903), pp. 284-303. Voor een introductie tot deze figuur: M. Sensi, ‘Giovanni da Viterbo’, in: Enciclopedia
dantesca, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 1971, p. 194; A. Zorzi, ‘Giovanni da Viterbo’, in:
Dizionario Bibliografico degli Italiani, LVI, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 2001, pp. 267-272.

7 Citaat uit proloog: Liber de regimine civitatum, cit., p. 217.

8 |k citeer uit de meest recente editie: S. Pozzi (ed.), ‘De regimine et sapientia potestatis. Comportamento
e saggezza del podesta. Introduzione, testo, traduzione e note’, in: Quaderni di studi lodigiani, 7 (1998),
pp. 1-241. Voor een introductie tot dit werk en deze figuur: A. Caretta, ‘Contributo ad Orfino da Lodi’, in:
Aevum, L, 3-4 (1976), pp. 235-248; E. D’Angelo, ‘Orfino da Lodi’, in: Enciclopedia Federiciana, |l, Roma,
Istituto della Enciclopedia Italiana, 2005, pp. 423-425.

° De citaten komen uit de meest recente editie: P. Beltrami, P. Squillacioti, P. Torri & S. Vatteroni (eds.),
Tresor, Torino, Einaudi, 2007. Voor een introductie tot deze figuur en zijn werken: A. D’Addario, ‘Brunetto
Latini’, in: Enciclopedia Dantesca, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 1971, pp. 579-588; J. Bolton
Holloway, Twice-Told Tales. Brunetto Latini and Dante Alighieri, New York, Peter Lang, 1993; B. Ceva,
Brunetto Latini. L’uomo e [’opera, Milano, Riccardo Ricciardi, 1965; G. Contini, Poeti del Duecento, I,
Milano, Riccardo Ricciardi, 1960, pp. 169-174; A. de Vincentiis, ‘Le parole di ser Brunetto’, in: Atlante della
letteratura italiana, S. Luzzato & G. Pedulla (eds.), Volume primo. Dalle origini al Rinascimento, a cura di
A. de Vincentiis, Torino, Einaudi, 2010, pp. 41-47; G. Inglese, ‘Brunetto Latini’, in: Dizionario Biografico
degli Italiani, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 2005, pp. 4-12; T. Sundby, Della vita e delle opera
di Brunetto Latini, vertaald door Rodolfo Renier, Firenze, Le Monnier, 1884.

% Soms wordt deze canon uitgebreid tot Fra Paolino Minorita’s De regimine rectoris. Dit werk valt echter
niet alleen buiten het tijdsvak bestudeerd in deze bijdrage, maar is ook geschreven vanuit een totaal

23



deze specifieke gemeenschappelijke noemer door sommige onderzoekers ter discussie is
gesteld, ofwel voor een bepaald werk, ofwel in het algemeen. Tot slot zal ik pleiten
voor een hernieuwde kennismaking met deze teksten, met behoud van het
overkoepelend podesta-label."

Traditionele benadering
Fritz Hertter heeft de traditionele typering in 1910 op de kaart gezet met zijn werk, Die
Podestaliteratur Italiens."” Hoewel de laatste overzichtsstudies met betrekking tot deze
werken reeds van het midden van de vorige eeuw dateren, namelijk een artikel uit 1944
van Albano Sorbelli en een bijdrage van Vittorio Franchini uit 1954, halen onderzoekers
uit verschillende vakgebieden nog tot op de dag van vandaag deze podesta literatuur in
hun studies aan.’® Een groep historici, gespecialiseerd in de geschiedenis van het
politieke gedachtegoed, heeft, onder de bezielende leiding van Quentin Skinner,
herhaaldelijk het belang van deze middeleeuwse werken voor het republikeinse
gedachtegoed onderstreept,' terwijl andere historici, zoals Frances Andrews, Christoph
Dartmann of John Sabapathy, deze literatuur recentelijk in hun onderzoek naar politieke
legitimiteit, politieke ceremonies en rituelen, en het afleggen van politieke rekenschap
hebben betrokken. ™

In het algemeen gaan deze auteurs uit van de overkoepelende eenheid van deze
teksten, ook al erkennen zij, weliswaar in verschillende mate, de aanwezigheid van
verschillen in vorm, structuur of inhoud van de werken. De podesta literatuur wordt
meer bepaald getypeerd als de lItaliaanse, republikeinse variant van het speculum
principis.'® Hanauer spreekt van een Podestatenspiegel, Fenzi gebruikt de term specchio

verschillende optiek. In de veertiende eeuw is de podesta immers niet langer een centrale politieke figuur
vrijelijk verkozen om een ltaliaanse stad te besturen, maar nog slechts een administratieve pion aangeduid
door een lokale of regionale potentaat, een signore.

" Deze werken worden ook wel eens besproken onder de noemer ‘traktaten de regimine civitatum’ — een
typering die, hoewel niet geheel zonder aanknopingspunt in de middeleeuwse titulatuur van deze werken,
de specifieke band tussen de inhoud van deze teksten en een bepaald type stadsbestuurder, namelijk de
podesta, onvoldoende belicht en verder buiten beschouwing blijft.

2 F. Hertter, Die Podestaliteratur Italiens im 12. und 13. Jahrhundert, Leipzig, Von B.G. Teubner, 1910.
13V, Franchini, ‘Trattati “De regimine civitatum” (sec. XllI-XIV)’, in: Recueil de la Société Jean Bodin, VI: La
ville (Premiere partie: Institutions administratives et judiciaires), Bruxelles, La Librairie Encyclopédique,
1954, pp. 319-342; A. Sorbelli, ‘I teorici del reggimento comunale’, in: Bullettino dell’Istituto storico
italiano per il medio evo e Archivio Muratoriano, 59 (1944), pp. 31-136.

4 Q. Skinner, The Foundations of Modern Political Thought. Volume One: The Renaissance, Cambridge,
Cambridge University Press, 1997, herdruk 2008, p. 33; Q. Skinner, Visions of Politics. Volume 2:
Renaissance Virtues, Cambridge, Cambridge University Press, 2002, herdruk 2007, p. 19; P. Stacey, Roman
Monarchy and the Renaissance Prince, Cambridge, Cambridge University Press, 2007, pp. 104-110; M. Viroli,
From Politics to Reason of State. The Acquisition and Transformation of the Language of Politics 1250-1600,
Cambridge, Cambridge University Press, 1992, herdruk 2005, pp. 22-30.

5 F. Andrews, ‘Albertano of Brescia, Rolandino of Padua and the Rhetoric of Legitimation’, in: I. Alfonso, H.
Kennedy & J. Escalona (eds.), Building Legitimacy. Political Discourses and Forms of Legitimacy in Medieval
Societies, Leiden, Brill, 2004, p. 319; C. Dartmann, ‘Adventus ohne Stadtherr. “Herrschereinziige” in den
italienischen Stadtkommunen’, in: Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken, 86
(2006), 70, voetnoot 10; J. Sabapathy, ‘A Medieval Officer and a Modern Mentality? Podesta and the Quality
of Accountability’, in: The Mediaeval Journal, I-2 (2011), 50, voetnoot 21 (die evenwel melding maakt van
de hierna besproken invraagstelling).

' Deze generieke term is bekend geworden dankzij het standaardwerk van W. Berges: Die Furstenspiegel
des hohen und spdten Mittelalters, Leipzig, Hiersemann, 1938. Zie ook: H.H. Anton, Fiirstenspiegel des
friihen und hohen mittelalters, Darmstadt, WBG, 2006, pp. 3-37; D. Quaglioni, ‘Il modello del principe
christiano. Gli “specula principum” fra Medio Evo e prima Eta Moderna’, in: Modelli nella storia del pensiero
politico, 1, V. Comparato (ed.), Firenze, Olschki, 1987, pp. 103-122; M. Senellart, Les arts de gouverner. Du

24



del podesta, terwijl Jones verwijst naar mirrors of magistrates."”” Anton, een autoriteit
op het gebied van de vorstenspiegels, spreekt van eine neue Form der Spiegel."®

Kortom, deze academici definiéren het corpus in essentie als een verzameling
van didactische werken, geheel of gedeeltelijk gericht op het uitleggen en illustreren
van de taken en verplichtingen van een bestuurder, de podesta en zijn staf, belast met
het bestuur van een Italiaanse stad."

Invraagstelling
Maar onvermijdelijk hebben andere onderzoekers het bestaan van een dergelijke canon
ter discussie gesteld.

Sommigen hebben zich beperkt tot het bevragen van de toekenning van dit label
aan een bepaald werk. Zo heeft Tunberg de classificatie van de Oculus pastoralis als een
handboek voor stadsbestuurders in twijfel getrokken en het werk onder de noemer van
de dicerie ondergebracht.? Zonder zich uit te spreken over de gepastheid van dit label
voor de andere werken wijst Tunberg erop dat deze werken te veel verschillen van de
Oculus pastoralis. Het overgrote deel van laatstgenoemd werk bestaat immers uit
modeltoespraken, aan het begin en slot van het werk vergezeld van enkele procedurele
en morele voorschriften inzake het besturen van een stad. Hij legt ook een verband
tussen de bijzondere titel van dit werk en het gebruik van soortgelijke titels, met een
mystieke, religieuze, kosmische of allegorische ondertoon, voor dertiende-eeuwse
traktaten over retoriek.”’ Een andere classificatie zou zijns inziens misleidend zijn
omdat een moderne lezer dan zou concluderen dat de Oculus pastoralis een weinig
doordacht werk is, dat onvoldoende houvast biedt aan een stadsbestuurder en dat vaak
van zijn onderwerp afdwaalt.

Andere academici hebben deze kritische benadering verder doorgetrokken. Zij
beweren dat deze groep van teksten niet zo samenhangend en niet zo op de podesta
toegespitst is als traditioneel wordt beweerd.?? Vooral Artifoni is de voorbije dertig jaar
geregeld op la questione della cosidetta letteratura podestarile terug gekomen.? Deze

regimen médiéval au concept du gouvernement, Paris, Du Seuil, 1995. Voor een kritische kanttekening: E.M.
Jonsson, ‘Les “miroirs aux princes” sont-ils un genre littéraire?’, in: Médiévales, 51 (2006), pp. 153-166.

7 E. Fenzi, ‘Brunetto Latini, ovvero il fondamento politico dell’arte della parola e il potere
dell’intellettuale’, in: A scuola con ser Brunetto. Indagini sulla ricezione di Brunetto Latini dal Medioevo al
Rinascimento, |. Maffia Scariati (ed.), Firenze, Galluzzo, 2008, p. 359; G. Hanauer, ‘Die Podestaliteratur’,
cit., p. 411; P. Jones, The Italian City-State. From Commune to Signoria, Oxford, Clarendon Press, 1997,
herdruk 2004, pp. 486 en 530.

" H.H. Anton, ‘Fiirstenspiegel’, cit., p. 26.

%'V, Franchini, ‘Trattati’, cit., p. 319; uitgewerkt door D. Franceschi, ‘L’Oculus pastoralis’, cit., p. 205.
0T, Tunberg (ed.), Oculus pastoralis, Ph.D dissertation University of Toronto, 1986, pp. 6, 18 en 21-33; T.
Tunberg, Speeches from the Oculus pastoralis, Toronto, The Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1990,
pp. 4 en 6. Zie ook: E. Artifoni, ‘| podesta professionali e la fondazione retorica della politica comunale’, in:
Quaderni storici, 63 (1986), pp. 698-699; T. Haye, Oratio. Mittelalterliche Redekunst in lateinischer
Sprache, Leiden, Brill, 1999, p. 250. Versus: P. von Moos, ‘Die italienische “ars arengandi” des 13.
Jahrhunderts als Schule der Kommunikation’, in: H. Brunner & N.R. Wolf (eds.), Wissensliteratur im
Mittelalter und in der Friihen Neuzeit. Bedingungen, Typen, Publikum, Sprache, Wiesbaden, Dr. Ludwig
Reichert Verlag, 1993, p. 75.

2! Tunberg, ‘Oculus pastoralis’, cit., p. 22; Tunberg, ‘Speeches’, cit., pp. 5-6. Zie ook: Sorbelli, ‘Teorici’,
cit., p. 77. Versus: Quaglioni, ‘Principe cristiano’, cit., p. 114 (die deze titulatuur met een ecclesiologische
en bijbelse traditie verbindt).

22 |n dezelfde zin: Sabapathy, ‘Medieval Officer’, cit., p. 50.

2 E. Artifoni, ‘Sull’eloquenza politica nel Duecento italiano’, in: Quaderni medievali, 35 (1993), p. 63;
Idem, ‘Retorica e organizzazione del linguaggio politico nel Duecento italiano’, in: Le forme della

25



gezaghebbende onderzoeker, die in belangrijke mate tot ons huidig begrip van het
podesta regime heeft bijgedragen, heeft herhaaldelijk gesteld dat deze werken geen
gemeenschappelijk label verdienen en dat het verkieslijk is om hen onder de algemene
noemer van de didactisch-retorische literatuur onder te brengen.* Volgens hem is deze
canon ofwel te breed, ofwel te eng opgezet, maar in ieder geval incoherent van aard.
Het corpus is zijns inziens te breed opgezet indien het onderscheidingscriterium in de
figuur van de podesta als doelgroep is gelegen, terwijl de groepering te eng is opgezet
indien de test erin bestaat of deze literatuur alle kennis vereist voor het besturen van
een stad dekt.” Deze redenering heeft navolging gekregen van andere academici, zoals
bijvoorbeeld Maire Vigueur of Zorzi.?

In dit verband vraag ik mij overigens af of Artifoni’s positie wel zozeer een kritiek
op een bepaalde groepering van teksten inhoudt, en niet eerder als een reactie tegen
een bepaalde academische praktijk, een kritiek op een bepaalde leeswijze, moet
worden geinterpreteerd. Meer in het bijzonder richt Artifoni zijn pijlen vooral tegen een
al te beperkte lezing van deze teksten - een academische interesse die erin bestaat om
deze teksten enkel op wetenswaardigheden over institutionele structuren of
administratieve praktijken na te pluizen. In dit verband vermeldt Artifoni uitdrukkelijk
de werken van Salzer (1900) en Hanauer (1902) over het podesta instituut.?” Volgens
Artifoni heeft een dergelijke vorm van historische belangstelling andere mogelijke
lezingen, gevoed door een bredere interesse in de politiek-culturele context van het
podesta regime, belemmerd, en in het bijzonder een onderzoek van deze bronnen in het
kader van een hoognodig onderzoek inzake stadsretoriek verhinderd.?

Hernieuwde kennismaking

Voor een goed begrip van mijn positie in deze discussie wil ik vooreerst onderstrepen dat
ik ten volle aanvaard dat deze werken didactische instrumenten waren. Niet voor niets
werden twee auteurs reeds in de Middeleeuwen als belangrijke leermeesters herdacht.
Een anoniem lofdicht op Lodi, De laude civitatis Laude (vv. 57-58 en 74), zet Orfino da
Lodi in de schijnwerpers, terwijl Giovanni Villani’s Nuova Cronica (VIll, 10) en Dante’s
Commedia (Inferno, XV) Brunetto Latini en zijn Tresor hebben vereeuwigd.?

Maar ik volg de oproep tot een herclassificatie als didactisch-retorische literatuur
niet. Hoewel ik erken dat de podesta literatuur veel verschuldigd is aan de retoriek -
deze discipline is van in het begin in deze literatuur aanwezig, zoals overduidelijk
geillustreerd door de Oculus pastoralis, en vormt ook een centraal onderdeel van de
andere werken (met uitzondering van het leerdicht van Orfino da Lodi) - ben ik van

propaganda politica nel Due e nel Trecento, P. Cammarosano (ed.), Rome, Ecole francaise de Rome, 1994,
p. 157.

%4 |dem, ‘Podesta professionali’, cit., pp. 687-688 en 698-705; Idem, ‘Eloquenza politica’, cit., pp. 63-65.

B |dem, ‘Podesta professionali’, cit., pp. 687-688; Artifoni, ‘Eloquenza politica’, cit., p. 64.

% J.-C. Maire Vigueur, ‘L’ufficiale forestiero’, in: Ceti, modelli, comportamenti nella societa medievale
(secolo XllI-meta XIV), Pistoia, Centro Italiano di Studi di Storia e d’Arte Pistoia, 2001, p. 63; Zorzi,
‘Giovanni da Viterbo’, cit.

27 Artifoni, ‘Podesta professionali’, cit., p. 710, voetnoot 10. Het gaat meer bepaald om de volgende
werken: G. Hanauer, ‘Das berufspodestat im dreizehnten Jahrhundert’, in: Mitteilungen des Instituts fiir
Oesterreichische Geschichtsforschung, 23 (1902), pp. 377-426; E. Salzer, Uber die Anféinge der Signorie in
Oberitalien: ein Beitrag zur italienischen Verfassungsgeschichte, Berlin, Ebering, 1900.

28 Artifoni, ‘Eloquenza politica’, cit., pp. 63-64.

2 Voor deze werken, zie de volgende edities: A. Caretta (ed.), De laude civitatis laude, Lodi, Biancardi,
1962; G. Petrocchi (ed.), La commedia secondo [’antica vulgata, Milano, Mondadori, 1966-67; G. Porta (ed.),
Nuova Cronica, Parma, Guanda, 1991.

26



mening dat deze werken het verdienen om als dusdanig, in hun volle complexiteit, te
worden bestudeerd, in plaats van tot een aanhangsel van de retorische literatuur te
worden gereduceerd. Ondanks Artifoni’s aanvankelijke - en hoogst aan te bevelen -
opzet om de verschillende aspecten van de politieke cultuur van het podesta regime te
bestuderen, heeft zijn klemtoon op het belang van de retoriek in middeleeuws Italié zijn
doel voorbij geschoten toen het onderstrepen van dit belangrijk verband tussen retoriek
en middeleeuwse stadspolitiek overging in een volledige gelijkstelling van de kunst van
het woord met het beoefenen van politiek - een tendens waarneembaar in het vroege
werk van Artifoni.* Zoals Quaglioni recentelijk heeft opgemerkt in het kader van zijn
studie van de Oculus pastoralis, verdient Artifoni alle lof voor het onderstrepen van het
ontstaan van een veelzijdige politieke cultuur tijdens het podesta regime, maar
niettegenstaande het voorgaande, is deze cultuur vervolgens in de onderzoekspraktijk
hoofdzakelijk vanuit een retorisch perspectief belicht. Hieraan voegt Quaglioni toe dat
een andere benadering, een andere vorm van lezing van het bronnenmateriaal, nieuwe
en verrassende resultaten zou kunnen opleveren.?' Artifoni heeft overigens in zijn later
werk - en dat spreekt voor hem - andere aspecten van deze politieke cultuur belicht,
zoals het belang van het verlenen van advies binnen dit institutioneel kader, of,
recentelijk, een eerste verkenning van de ethische fundamenten van deze cultuur.®

Ofschoon ik mij dus graag aansluit bij de oproep voor een veelzijdige lezing van
het bronnenmateriaal, zou ik tegelijkertijd voor een behoud van het podesta label
durven pleiten. Het ene pleidooi hoeft het andere niet uit te sluiten.

Ik wil immers het gegeven niet negeren dat deze middeleeuwse bronnen hun eigen
inhoud herhaaldelijk als sapientia of doctrina potestatis aanduiden. Deze begrippen
vormen een niet onbelangrijk signaal inzake de wijze waarop deze teksten in de
Middeleeuwen werden beschouwd en gebruikt.

Op het spoor gezet door een dergelijk middeleeuws signaal voel ik mij verder
gesterkt in mijn positie door andere tekenen die op een besef van een literaire traditie
wijzen, zoals het gebruik van programmatische titels, het centrale thema van goed
bestuur belichaamd door een deugdelijk stadsbestuurder, het terugkeren van bepaalde
onderwerpen (zoals de noodzaak van een onpartijdige en eerlijke rechtsbedeling) en de
herhaling van bepaalde inhoud (citaten, anekdotes of spreuken).

Bijkomend gesteund door de vaststelling van onmiskenbare gevallen van tekstuele
ontlening binnen deze groep van teksten - in het bijzonder tussen het werk van Giovanni
da Viterbo en Brunetto latini, en, in mindere mate, met de Oculus pastoralis - ben ik
van oordeel dat het nodig is, en blijft, om een zekere eenheid binnen de onmiskenbare
diversiteit van dit bronnenmateriaal te onderkennen.*

30 Artifoni, ‘Eloquenza politica’, cit., p. 59; Idem, ‘Retorica’, cit., p. 161.

31 Quaglioni, ‘La “civitas” medievale’, cit., p. 239; D. Quaglioni, ‘Politica e diritto al tempo di Federico II.
L’Oculus pastoralis (1222) e la sapienza civile’, in: Federico Il e le nuove culture (Atti del XXXI Convegno
storico internazionale - Todi, 9-12 ottobre 1994), Spoleto, Centro italiano di studi sull’alto medioevo, 1995,
pp. 18-19.

32 E. Artifoni, ‘Prudenza del consigliare. L’educazione del cittadino nel Liber consolationis et consilii di
Albertano da Brescia (1246)’, in: Consilium. Teorie e pratiche del consigliare nella cultura medievale, C.
Casagrande, C. Crisciani & S. Vecchio (eds.), Firenze, Sismel, 2004, pp. 195-216; Idem, ‘Tra etica e
professionalita politica. La riflessione sulle forme di vita in alcuni intellettuali pragmatici del Duecento
italiano’, in: C. Trottmann (ed.), Vie active et vie contemplative au Moyen Age et au seuil de la
Renaissance, Rome, Ecole francaise de Rome, 2009, pp. 403-423.

3 Inzake de ontlening tussen Li Livres dou Tresor enerzijds en Liber de regimine civitatum en Oculus
pastoralis anderzijds: A. Mussafia, Sul testo del Tesoro di Brunetto Latini, Vienna, Imperiale regia tipografia
di corte e di stato, 1869, pp. 57-60; Salvemini, ‘Il “liber de regimine civitatum” di Giovanni da Viterbo’,

27



In plaats van mij te concentreren op een vroeg exemplaar van dit corpus, de
Oculus pastoralis, om het vaag karakter van het verband met het podesta-label te
onderstrepen of om een alternatieve, sterkere band met de retorische literatuur te
promoten,* stel ik voor om alle werken nader te bekijken, met inbegrip van De regimine
civitatum - het handboek van Giovanni da Viterbo dat juist nooit wordt vermeld
wanneer het podesta-label ter discussie wordt gesteld.

Deze benadering stelt mij niet alleen in staat om de behandeling van andere
domeinen dan de retoriek, zoals ethiek of recht, in deze werken tot zijn recht te laten
komen - aspecten die tot nu toe in belangrijke mate onderbelicht zijn gebleven omwille
van de reeds onderlijnde nadruk op de retorische inhoud van dit bronnenmateriaal -
maar deze aanpak maakt het ook mogelijk om een kenmerk te belichten dat alle werken
delen, namelijk hun specifieke functie tegen een welbepaalde communicatieve
achtergrond - een kenmerk dat overigens ook weer uitdrukkelijk in de prologen of
epilogen van deze werken wordt benadrukt.

De proloog van de Oculus pastoralis verduidelijkt bijvoorbeeld dat deze tekst is
geschreven ad utilitatem quorum, si qui quandoque ad locorum regimina sint asumpti,®
terwijl de proloog van De regimine civitatum aangeeft dat, dankzij dit werk, een wijs en
voorzichtig man zich in de kunst van het besturen kan vervolmaken en dat degene die op
dit gebied nog onbeslagen is, zich tot een ware expert kan ontpoppen.* De epiloog van
De regimine potestatis spreekt van nieuwe onderrichtingen voor Orfino da Lodi’s zoon,
Marco,* en, in volleerd poétische stijl, verzoekt Orfino in een supplicatio auctoris de
Griekse godin van de wijsheid, Pallas Athena, om zijn zoon in de passende levenswijze
van een podesta te onderwijzen.*® In de proloog van de Tresor vergelijkt Brunetto Latini
zijn encyclopedie niet alleen met een schatkist, maar stelt hij ook het laatste en derde
boek, dat beoogt de ontvanger ervan in de kunst van het politiek bedrijven te
instrueren, gelijk aan fijn goud.*

Kortom, het bronnenmateriaal weerspiegelt een gradueel proces van functionele
toe-eigening, codificatie en verspreiding van bestaande geleerde kennis en ervaring door
een groep van overwegend juridische specialisten, politiek actief binnen een Italiaanse
stad. Deze oefening was erop gericht om degenen die tot het ambt van podesta of lid
van zijn staf waren geroepen in de uitoefening van hun functie te gidsen en te
ondersteunen. Deze exercitie kreeg natuurlijk niet op één dag vorm en volgde evenmin
een universeel geldend model. Afhankelijk van de concrete behoeften van de
opdrachtgever kon de ondersteuning breed zijn opgezet of eerder toegespitst op een
welbepaald domein. De opleiding kon binnen een familiale context plaats vinden of

cit., p. 294. Voor een omstandige kritiek op deze hypothese: Sorbelli, ‘Teorici’, cit., pp. 78-79, 99-100 en
106-114. Sorbelli’s kritiek is evenwel niet gevolgd door latere onderzoekers. Zie: Artifoni, ‘Podesta
professionali’, cit., pp. 712-713; Franchini, ‘Trattati’, cit., p. 320, voetnoot 1; Tunberg, ‘Oculus pastoralis’,
cit., p. 119, voetnoot 11; Zorzi, ‘Giovanni da Viterbo’, cit.

3 In deze optiek is de incipit van de recent ontdekte, nieuwe versie van de Oculus pastoralis trouwens
veelzeggend: ‘Incipit liber de regimine civitatum’.

% Oculus pastoralis, cit., p. 135.

% Liber de regimine civitatum, cit., p. 217. Zie ook: E. Artifoni, ‘L’oratoria politica comunale e i “laici
rudes et modice literati”’, in: C. Dartmann, T. Scharff & C.F. Weber (eds.), Zwischen Pragmatik und
Performanz. Dimensionen mittelalterlicher Schriftkultur, Turnhout, Brepols, 2011, p. 250; S. Milner, ‘“Le
sottili cose non si possono bene aprire in volgare”: Vernacular Oratory and the Transmission of Classical
Rhetorical Theory in the Late Medieval Italian Communes’, in: Italian Studies, 64 (2009), p. 229.

37 De regimine et sapientia potestatis, cit., p. 224.

38 Ivi, p. 104.

¥ Tresor, cit., p. 4.

28



eerder in het kader van de reguliere, informele ontmoetingen binnen het gevolg van de
podesta. Het kon zelfs uitgroeien tot een sleutelonderdeel van een breder, privaat
opleidingstraject. Het is precies deze functionele karakteristiek, te weten het
ondersteunen van een podesta of een lid van zijn gevolg in de uitoefening van zijn
functie, die tot het gebruik van een specifiek label voor deze teksten uitnodigt - en dit
ook rechtvaardigt.*

Deze afbakening van het bronnenmateriaal als een geheel van uit privé-initiatief
ontsproten, praktijkgerichte opuscula of summae - dat wil zeggen een gestructureerde
mengeling van inhoud, in meerdere of mindere mate afkomstig uit verschillende
domeinen, samengebracht door specialisten vanuit een pedagogische doelstelling en
specifiek gericht op de podesta of zijn gevolg - maakt het ook mogelijk om deze
groepering van teksten te onderscheiden van andere, soms nauw gerelateerde teksten
die echter niet geheel aan deze combinatie van kenmerken beantwoorden, zoals
officieel afgekondigde stadscharters of -reglementeringen, theoretische traktaten over
retorica, praktische handboeken inzake ethiek, of verzamelingen van modelbrieven of -
toespraken.

Tegelijkertijd biedt deze functionele invalshoek - en de ermee samenhangende
aandacht voor de concrete didactische context waarin de werken ontstonden - een
verklaring voor de soms substantiéle verschillen in vorm, structuur en inhoud van de
werken. Het kan inderdaad niet worden ontkend dat er belangrijke verschillen bestaan.
Zo zijn de meeste werken bijvoorbeeld geschreven als prozateksten, terwijl sommige
daarentegen de versvorm hebben aangenomen. Auteurs hebben zich ook van zowel het
Latijn als de volkstaal bediend. In bepaalde gevallen ligt bovendien het accent volledig
op de figuur van de podesta, terwijl in andere ook aandacht aan de rol van de leden van
zijn gevolg wordt besteed, enzovoort. Een terugkoppeling naar de historische
didactische context plaatst deze verschillen echter in het juiste perspectief. Zo kan
bijvoorbeeld Brunetto Latini’s voorkeur voor Oud Frans in verband worden gebracht met
zijn statuut als banneling in Frankrijk ten tijde van het schrijven van dit werk.*" De
gedetailleerde bespreking van de verschillende leden van het gevolg van een podesta in
Orfino da Lodi’s handboek is ook makkelijker te begrijpen als men weet dat dit leerdicht
is gecomponeerd door een vader, op het einde van zijn loopbaan als rechter binnen het
gevolg van een podesta, voor zijn zoon die net op het punt stond om een soortgelijke
carriere te beginnen.

Conclusie
In deze bijdrage sluit ik mij vooreerst aan bij Artifoni’s algemeen pleidooi voor een
veelzijdige lezing van de vier behandelde teksten. Ik val daarentegen zijn oproep tot
een herclassificatie van het bronnenmateriaal onder de noemer van de didactisch-
retorische literatuur niet bij. Het ene pleidooi vereist immers het andere niet.
Verwijzend naar een reeks van middeleeuwse signalen betoog ik dat het behoud
van het podesta label nog steeds gerechtvaardigd is. Ik onderken meer bepaald in de
functionele karakteristiek die deze werken gemeen hebben, namelijk het in de proloog
of epiloog onderstreepte oogmerk om de podesta of een lid van zijn gevolg in de
uitoefening van zijn opdracht te ondersteunen, het verbindende element. Tegelijkertijd

“0 Over het belang van functionele kenmerken in middeleeuwse classificaties: P. Wackers, ‘There are no
Genres. Remarks on the Classification of Literary Texts’, in: B. Levy & P. Wackers (eds.), Reinardus. Volume
13, Amsterdam, John Benjamins Publishing Company, 2000, pp. 245 en 248.

4 Tresor, cit., p. 6.

29



laat ik voldoende ruimte voor de onmiskenbare diversiteit binnen dit bronnenmateriaal,
er onmiddellijk aan toevoegend dat deze verschillen in vorm, structuur of inhoud minder
problematisch zijn indien het verband met de onderliggende historische didactische
context goed voor ogen wordt gehouden.

Trefwoorden
Italié, middeleeuws stadsbestuur, podesta, didactische literatuur

David Napolitano promoveert aan de Universiteit van Cambridge (2011-2014). Onder
begeleiding van Professor David Abulafia beoogt hij het professioneel profiel en de
morele gedragscode van de dertiende-eeuwse podesta in kaart te brengen. Hij spitst
zich daarbij toe op een vergelijking tussen het ideaalbeeld, vertolkt in de podesta
literatuur, en de historische praktijk, en hij is in het bijzonder geinteresseerd in de band
tussen politiek en ethiek in dit tijdsgewricht.

University of Cambridge

Trinity Hall - Wychfield Site, Storey’s Way
CB3 0DZ Cambridge (UK)
dphn2@cam.ac.uk

RIASSUNTO

Appello per una rinnovata lettura della letteratura podestarile

In questo articolo sostengo l’appello generale di Artifoni di esaminare a fondo il
carattere multiforme della cultura politica del podesta invece di limitare lattenzione
degli studiosi agli aspetti istituzionali o amministrativi di questo ufficio. Tuttavia, non
sostengo il suo appello specifico di posizionare i quattro testi esaminati sotto il
denominatore della letteratura didattico-retorica. Tenendo conto di una serie di segnali
contemporanei presenti in questi testi mantengo che la classificazione continuata di
letteratura podestarile é giustificata. Piu in particolare, sottolineo una caratteristica
funzionale comune di queste opere, cioe l'obiettivo esplicito di orientare e sostenere il
podesta o un membro del suo seguito nell'esercizio della sua funzione. Allo stesso tempo
lascio ampio spazio per la diversita innegabile di questi testi, ma non senza sottolineare
che queste differenze di forma, struttura o contenuto diventano meno problematiche se
si tiene in mente il loro contesto storico e didattico.

30



i QN 1GCE 20
of sisceny

& 4o

URN:NBN:NL:UI:10-1-114273- Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Representation of Power of the Prince-Bishop
Raimondo della Torre Patriarch of Aquileia (1273-
1299)

Luca Demontis

Political communication was important during the Middle Ages in order to legitimate the
power of a sovereign and to establish a strong ruling over a territory. This case study of
Raimondo della Torre, patriarch of Aquileia, is a paramount example of the importance
of political communication. Raimondo used a wide range of political and cultural
instruments to set up his power as prince-bishop over a territory with a strong feudal
system more responsive to ceremonies than to written documents. With an innovative
use of propaganda, Raimondo established successful ties with the social and political
components of the patriarchate and promoted the devolopment of his princedom.

The political career of Raimondo della Torre started in a different political
landscape. In 1259, the della Torre family had risen to power in Lombardy and
established their seigniory in Milan and allied cities. Raimondo became bishop of Como
in 1262," and in this role he oversaw the implementation of political strategies to
inaugurate his seigniory in several cities of Northern Italy. At the end of 1273, Raimondo
was elected as the successor of Gregorio da Montelongo to the patriarchate of Aquileia.
He was appointed to this important charge by Pope Gregory X, who had also supported
the political ambitions of the della Torre family on other occasions (Fig. 1).2

Raimondo took control of a war-torn patriarchate of Aquileia, in which no patriarch
had ruled over the past four years and over which neighbouring powers had ignited a
civil war. To solve this difficult situation, he appointed plenipotentiaries from his and
other families faithful to the della Torre’s that were successful in bringing peace to his

1 On this topic see L. Demontis, “Tra Comune e Signoria. L’ascesa al potere della famiglia della Torre a
Milano e in “Lombardia” nel XIIl secolo’, in: Quaderni della Geradadda, 16 (2010), pp. 71-102
fermi.univr.it/rm/biblioteca/scaffale/d.htm#LucaDemontis; Idem, ‘Giudicati e Signorie. Due percorsi di
potere a confronto nel medioevo’, in: Anuario de Estudios Medievales, 38, 1 (2008), pp. 3-25
fermi.univr.it/rm/biblioteca/scaffale/d.htm#LucaDemontis; Idem, ‘Il tentativo di signoria di Francesco della
Torre in Trezzano sul Naviglio. | documenti della canonica di S. Ambrogio (gennaio 1276)°, in: Aevum, LXXXI,
2 (2007), pp. 485-522; Idem, ‘Fra Cortenuova e Desio: il sostegno di alcune famiglie “nobili” milanesi
all’ascesa politica dei della Torre (1237-1277)’, in: Libri & Documenti, XXXI, 1/3 (2005), pp. 1-18.

2 For example when the pope’s brother, Visconte de Visconti, head of the commune of Milan, formally
recognized the della Torre seigniory over Milan with the ‘sacramentum potestatis’ (1272), see Idem,
‘Raimondo della Torre patriarca di Aquileia (1273-1299). Politico, ecclesiastico, abile comunicatore’,
Alessandria, Edizioni Dell’Orso, 2009, doc. n. XVI (1274 April 13, Milan), pp. 31-33, 327-29.

31



lands.® Moreover, the patriarch Raimondo began building his image of a magnificent
prince-patriarch with concrete actions of good ruling and propaganda sustained by all his
financial resources and a loan from his brothers, Napoleone and Francesco della Torre,
seigneurs of Milan.*

As part of his political communication, Raimondo designed his journey towards
Aquileia as an instrument of ‘propaganda’ to represent the patriarch as a majestic and
powerful prince (Fig. 2).° He declared that the loan was necessary to carry out this trip,
‘in emendis equis et drapis sibi et familie sue et in aliis sibi et familie sue necessariis
seu utilibus’.® Raimondo left Milan on 19 July 1274 with a sumptuous retinue full of
symbolism drawn from the Holy Scriptures in order to represent the patriarch Raimondo
in all his majesty and wisdom: sixty young Milanese noble squires surrounded the
patriarch Raimondo following the famous quotation from the Song of Songs: ‘It is
Solomon’s litter, escorted by sixty valiant men chosen from Israel’s finest” (Song of Sg.
3,7).” The core of the retinue was preceded by fifty ‘golden’ knights, as they received
the ‘cingulum militiae’ and the golden spurs. Each of these knights had a squire and four
war horses. The choice of the number 50 is drawn from the Bible, where this number is
used to represent regality.® The patriarch and his squires were followed by 600 knights
with two war horses each. Also in this case the number 600 is a symbol taken from the
Holy Scriptures, where it often refers to the number of soldiers of an army, like king
David’s army.? The retinue was also strengthened by 100 ‘cataphracti’ sent by the allied
Commune of Cremona.'® The 50 knights that headed the retinue, the 60 squires that
surrounded the patriarch, and the 600 knights that followed him are all strong
illustrations of Raimondo’s strategy to appear as wise and regal a sovereign as king
Solomon and as determined and pugnacious as king David. The parade of Raimondo della
Torre with 750 knights and 60 squires had to be very imposing and majestic if one of the
most mighty kings of the time, Alfonso X the Learned, king of Castile-Leon and ‘Rex

% Idem, ‘Da servi a ufficiali: affrancamento, promozione sociale e carriera politica al seguito di Raimondo
della Torre patriarca di Aquileia (1273-1299)’, in: Anuario de Estudios Medievales, 39, 2 (2009), pp. 933-
961, p. 934 http://fermi.univr.it/rm/biblioteca/scaffale/d.htm#LucaDemontis.

4 Two different documents were written for the loan of 10,000 pounds. In the first document, they
requested all people and things of the patriarchate as security for the loan. Immediately afterwards, on the
same day, they prepared another document in which they requested as security Raimondo’s palace in Milan
and his properties in Lombardy (including the castle, town and lands in Montorfano, near Como). Probably,
after the first document was written, they worried about the possibility of Raimondo’s sudden death before
taking power over the patriarchate. In fact this possibility was not rare at that time. A famous case is the
death of the emperor Frederick |, who died passing the river Goksu. Moreover, Gastone della Torre,
Raimondo’s nephew and patriarch of Aquileia (1312-1319), died before taking possession of his see after
falling from a horse near Florence; see Idem, ‘Raimondo della Torre”’ cit., pp. 49-52.

> Two centuries later a famous painter, Benozzo Gozzoli, portrayed the journey towards the council of
Florence of 1439: the magnificence of Lorenzo de Medici stood out among several important characters
including the Byzantine emperor John VIII, the patriarch of Constantinople, Piero and Giuliano de Medici,
and others. See the fresco ‘La cavalcata dei Magi’, 1459-1462. Florence. Palazzo Medici, chapel.

® Idem, ‘Raimondo della Torre’ cit., doc. n. XVIII (1274 July 16, Milan), pp. 333-36.

7 Sixty is a recurring number in several books of the Bible as symbol of totality and perfection referred to
people, animals, cities, sizes: 2 Kings 25,19; Exodus 8,13; 1 Mac 7,16; Ct 6,8; Gen 52,25.

8 “Now Adonijah, whose mother was Haggith, put himself forward and said, “I will be king.” So he got
chariots and horses ready, with fifty men to run ahead of him. (1 Kings 1,5); ‘Absalom provided himself with
a chariot and horses and with fifty men to run ahead of him” (2 Sam 15,1).

® “In this way, David went, with the 600 soldiers he had, to Achis, Moach’s son, king of Gat”(1 Sam 27,2);
see also Ex 14,7; Jud 3,31; Jud 18,11-17; Jud 20,47; 1 Sam 13,15; 1 Sam 14,2; 1 Sam 23,13; 1 Sam 30,9; 2
Sam 15,18; 1 Mac 6,42.

10 A. Muttoni, La parte del patriarca Raimondo nelle vicende dei Torriani, Lecco, La Grafica, 1934, p. 41.

32



Romanorum’, went to Beaucaire to meet the pope in 1275 with a retinue composed of
500 knights.

Accompanied by this sumptuous and numerous retinue, Raimondo passed through
several cities in Lombardy and Veneto, arrived in Friuli, and officially took power over
the patriarchate of Aquileia in 1274. Raimondo had to prove himself as the only and true
patriarch, against advocates of Philippe Duke of Carinthia, a German candidate
supported by the Friulan aristocracy loyal to the Empire previously elected by the
Chapter of Aquileia. As part of this strategy, an ancient ceremony set the stage for the
entry of Raimondo into the two capitals of the patriarchate, ecclesiastic and political.™

In the solemn entry into Aquileia, religious capital of the patriarchate, Raimondo
arrived riding a white mule surrounded by his seventeen suffragans, by the prelates of
the diocese of Aquileia, by the feudal lords, and by the ambassadors of the city councils.
This ceremonial entry recalls the entry of Christ into Jerusalem. Upon reaching the city
gate of All Saints, Raimondo was welcomed by the Chapter of Aquileia that joined the
procession towards the Basilica. At the head of procession came the ‘baculum’ with the
cross, symbol of the authority of the Patriarch of Aquileia.™ In the parvis of the Basilica,
the patriarch dismounted from the mule ‘super lapidem consignatum’, went into the
church, stopped in the centre of the nave, and genuflected to receive the blessing from
the dean of the Chapter. Afterwards, some monks removed the patriarch’s cloak. The
dean and the canons of the Basilica led the new patriarch ‘ad sedem’ to install him,
then Raimondo received the ‘osculum pacis’. After the ‘Te Deum laudamus’ the
patriarch sat on the throne and his investiture was complete,’® as symbolized by the
ringing of the bells of the basilica according to custom. Ringing the bells was an
important instrument of communication used by both religious and political authorities.
For instance, in 1269 Raimondo della Torre, bishop of Como, conferred the ‘funes
campanarum’ and the ‘claves ostiarum’ as symbols of power in the ceremony of
investiture of the abbot of St. Abbondio of Como.™

While the bells, cross and mule were the symbols of the head of the Church of
Aquileia, other emblems were used for the ceremonial entry of the prince-patriarch into
the political capital, Cividale. In this context, Raimondo mounted a war horse and was
followed by the military aristocracy of Friuli. At the city gates of Cividale, the noble
ministers welcomed their prince who proceeded inside followed by a magnificent
procession. This solemn entry was the first act of communication of his political power.
Subsequently, a noble minister, traditionally of the family Boiani, handed to the
patriarch the great ‘Alemannic’ sword.”® The patriarch drew it and showed it to his
subjects, representing his ‘mero’ and ‘misto imperio’, and resolute justice against the

1 On the topic of ceremonial entries see M. C. Miller, ‘The Florentine Bishop’s Ritual Entry and the Origins
of the Medieval Episcopal Adventus’, in: Revue d’Histoire Ecclésiastique, 98 (2003), pp. 5-28; M. Raufast
Chico, ‘(Negociar la entrada del rey? La entrada real de Juan Il en Barcelona (1458)’, in: Anuario de Estudios
Medievales, 36, 1 (2006), pp. 295-333.

12 «Thesaurus Ecclesie Aquilegensis’, ms. in Archivio di Stato di Udine, Fondo patriarcato di Aquileia, b. 1, p.
4.

BG. Cappelletti, Le chiese d’Italia dalla loro origine sino ai nostri giorni, VIlI, Venezia, Antonelli, 1851, pp.
447-449.

1 p_ paschini, ‘Usanze feudali alla corte del patriarca d’Aquileia’, in: Memorie Storiche Forogiuliesi, XVII|
(1922), pp. 265-281, p. 102.

* Demontis, ‘Raimondo della Torre’ cit., doc. n. IX (1269 April 9), pp. 314-15.

16 Defined in this way because of the triangular shape of the blade with a large base; on this topic see J.
Flori, La cavalleria medievale, Bologna, Il Mulino, 2002, pp. 25-29.

33



‘predones, latrones et spoliatores’™” of the patriarchate of Aquileia. In the Dom of

Cividale, after the ceremony of enthronement by the four great ministerials (the most
important officials of the patriarchal court), Raimondo showed the ‘Alemannic’ sword to
the people from the top of the throne. Afterwards, he gave back the sword to the
deputy of the feudality of the patriarchate who sheathed it in a white silk scabbard.*®

Subsequently, the feudal lords who held fiefs belonging to the Church of Aquileia
took their oaths of allegiance in the presence of the patriarch. Also the deputies of the
towns which had particular privileges asked for their renewal. They swore the oath while
kneeling, putting their hand on the book of Gospels open on the prince’s lap. This type
of ceremony was widespread in the territories of Eastern Europe tied to the Holy Roman
German Empire. Therefore it was not unusual to see similar ceremonies in Hungary,
Carinthia® and in Rome during the Christmas mass, celebrated by the pope in the
presence of the emperor (Fig. 3).% Ceremonial entries proved instrumental in putting
the other candidate to the patriarchate out of action and to giving a central position to
Raimondo.

The patriarch della Torre had to rule the ecclesiastical principality and to attract
the approval of the different components of society (nobles, town dwellers, serfs,
neighbouring princes) for his political plans. To this purpose, Raimondo resorted to a
wide range of instruments of political communication that included feudal and serfs-
freeing ceremonies, architectonic renovation of major town buildings and the use of the
iconography of power, a painstaking monetary policy, poetry, and theatre plays.

The ceremonies were without doubt one of the most successful ways of political
communication towards many different types of audiences. Their solemnity was
designed to impress the spectators and to perpetuate the memory of the patriarch.
Some of these ceremonies were intended to bestow lands and privileges to the nobles in
exchange for allegiance and military services to the patriarch. By kneeling in front of
Raimondo, the nobles received feudal privileges symbolized by particular object-symbols
of power. For instance, red silk flags were given to the neighbouring princes, hoods or
hats to noblemen, and rings to prelates. Then, the vassal swore allegiance to the
patriarch and to the Church of Aquileia in the presence of the court and other nobles.
For example, in 1280 in the patriarchal palace of Sacile, Raimondo della Torre ‘cum
guodam vexillo rubeo quod in suis tenebat manibus investivit nobilem virum dominum
Guecellettum’, count of Prata, of all the domains bestowed upon his father Wecello by
the Church of Aquileia ‘cum omni honore, dominio, comitatu, iurisdictione et ratione ad
ipsa feuda spectantibus’.? The ceremony ended with the oath of allegiance of the count
of Prata kneeling in the presence of the patriarch Raimondo. Another example consists
of Raimondo accepting the ‘grata fidelitatis obsequia’ that the noble family de Varmo
offered in 1275 for the present and the future, ‘cum quodam caputio quod in suis
tenebat manibus de sua tenuta liberaliter investivit’ the domains and the castle of
Asquino de Varmo to his son Federico.?

7 “Compianto del patriarca Gregorio’ in Biblioteca Ambrosiana di Milano, Cod. R. 71 Sup. f. 142 r.

8 Demontis, ‘Raimondo della Torre’ cit., p. 184.

¥ See Idem, “Cerimonie e linguaggi del potere del principe nel Basso Medioevo: il caso di Raimondo della
Torre, patriarca di Aquileia (1273-1299)’, in: Studi e Ricerche, Il, 11 (2009), pp. 9-26, pp. 19-21.

20 3. P. Migne, Patrologia Latina, LXXVIII, Parisiis, Garnier, 1895, pp. 1181-82.

21 Demontis, ‘Raimondo della Torre’ cit., doc. n. LIl (1280 April 11, Sacile), pp. 191, 197, 407.

2 Jyj, doc. n. XXXI (1275 December 31, Aquileia), pp. 189, 363-65.

34



Altogether, Raimondo employed several ceremonials in order to secure the loyalty
and military support of feudal lords for keeping peace within the patriarcate and for
military enterprises in Lombardy. Another important example of feudal investiture took
place in the town of Lodi, during a military enterprise against the Visconti family of
Milan. The patriarch Raimondo ‘manu propria investivit dilectum filium Marzuttum
monacum’, kneeling ‘ad pedes dicti domini patriarche’, abbot of the monastery of St
Peter de Silva ‘cum quodam anulo de eodem monasterio et iuribus spectantibus et
pertinentibus’. The witnesses ended the ceremony ‘plausis manibus’.?® The transfer of
power with a ring from the sovereign to an addressee is a very ancient ceremony. One of
the first mentions is in the book of Genesis, where the pharaoh invested Joseph with the
power over Egypt in the presence of the court.*

In addition to these feudal ceremonies, Raimondo enacted ceremonies for the
freeing of serfs.? In the first of two phases, the master entrusted the serf to the local
patriarchal officer in his town of residence. In the second phase, the officer brought the
serf to Cividale and entrusted him to the patriarch Raimondo in the presence of the
court and people. With this ceremony, the serf was freed and accepted into the Church
of Aquileia as ministerial worker in the service of the patriarch.?® There was a great
difference between Raimondo’s serf-freeing ceremonies and the ‘manumissiones’ that
were enacted directly under the orders of feudal lords. In fact after the
‘manumissiones’, freed serfs without work and with very poor living conditions often
went back to work as serfs for the previous feudal lord. The freedom granted by the
patriarch Raimondo was legally acknowledged with a written document but also with a
ceremony according to the feudal customs.?’

The basis for the serf-freeing ceremonies enacted by Raimondo consisted of several
ideological and political arguments. In the great debate over the idea of ‘servitus’,
resumed in the thirteenth century by Albert the Great, Thomas Aquinas, and
Bonaventura da Bagnoregio, Raimondo della Torre seems to favour the idea of
Bonaventura that the ‘servitus’ of man is unnatural,”® and that therefore it is a just
mission to combat it. Raimondo most likely met Bonaventura in Milan on the occasion of
the visit of pope Gregory X on his way to the Council of Lyons. In addition to
philosophical and moral considerations, freeing serfs in the countryside would prove
instrumental in fuelling an urban renaissance during the ruling of Raimondo.

The della Torre family had a special fondness for the architectonic development of
the cities in their domains which contributed to their grand strategy of propaganda. For
instance, Napoleone della Torre had the Naviglio Grande built in Milan in 1272. This
construction, stunning for that time, improved commerce and would allow the transport
of marble from Candoglia in Switzerland to the centre of Milan for the building of the
new cathedral a century later. Also Raimondo envisioned the contribution of public
buildings to political propaganda, following an approach of communication that was

2 Demontis, ‘Raimondo della Torre’ cit., doc. n. XLVIII (1279 September 24, Lodi), pp. 191, 398-99.

* Gen 41,41-42.

% Demontis, ‘Da servi a ufficiali’, cit., pp. 933-61.

% For instance, Giovanni di Gonars received a house with garden for the “feudum ministerii’ of washing the
patriarchal palace in Aquileia when the patriarch Raimondo and the court took residence there: ‘Thesaurus’
cit., p. 44.

2 On this topic see J.-C. Schmitt, Il gesto nel Medioevo, Roma-Bari, Laterza, 1990.

28 C. Fiocchi, Dispotismo e liberta nel pensiero politico medievale. Riflessioni all’ombra di Aristotele (sec.
XIlI-X1V), Bergamo, Lubrina, 2007, p. 18.

35



already in use in the communes and the empire in the thirteenth century.? Towers,
chapels, fountains and palaces, embellished by sculptures, paintings and works of
weaving, were per se a monumental and sumptuous demonstration to the public of the
efficient government exerted all over the patriarchate (Fig. 4). For example, Raimondo
had castles and patriarchal palaces built in Udine, Aquileia, Cividale, Tolmino, Gemona
and Tolmezzo. San Vito al Tagliamento was rebuilt and fortified with the construction of
a castle and city walls, and the settlement of hundred Lombard knights. This town was
the western gate of the patriarchate, controlling the important trading road of Sacile-
Udine, and Raimondo built a magnificent tower, called Raimonda, to impress the
travellers approaching the town through its gate. In Cividale, the patriarch had the roads
paved, the market square enlarged, and fountains built in the square and in the
patriarchal palace.

The construction of new monuments spurred the renaissance of the towns of the
patriarchate, which was also supported by the granting of economic privileges, a
tangible demonstration of Raimondo’s liberality. He showed attention to the needs of his
subjects and in particular to those of town dwellers securing their loyalty and support.®
For instance, the citizens of Tolmezzo, in order to thank Raimondo for granting
privileges to their town, had his coat of arms carved on the public palace to perpetuate
the memory of the patriarch and support his political communication.

In addition to the improvement of key towns of the patriarchate, Raimondo also
founded a new town at the conjunction of two important trading roads: the road that
went from the cities of the Veneto to the eastern border of the patriarchate, and the
road ‘Bariglaria’, which went from Aquileia to the German lands over the Alps. The new
town, ‘Milan of Raimondo’, was a permanent monument to the power of the patriarch
Raimondo and his Milanese origins and grew quickly following the granting of trading
rights and the migration of Milanese and Lombard people. To further connect the new
city with della Torre’s Milanese origins, the patriarch Raimondo had a chapel built inside
the Basilica of Aquileia and dedicated it to St. Ambrose, patron saint of Milano. The
chapel was both a permanent monument of power of the della Torre family and a holy
place of prayer where four della Torre patriarchs and other important members of the
family were buried (Fig. 5). At the centre of the gothic vault of the chapel, the
victorious ‘Agnus Dei’ stands out holding a cress-staff with a flag. This representation of
Christ is yellow-coloured on a blue background, recalling the colours of the flag of the
patriarch, uniting political and religious messages: with Christ the patriarchate of
Aquileia is victorious over all its enemies and even on death (Fig. 6).

Another example of political iconography is represented by the use of coins as
instruments of political communication. While the minting of a new coin usually
happened once immediately after the election of a new patriarch, Raimondo della Torre
renewed the public coins four times during his government. Coins were a useful way to
advertise the ruling of the patriarch-prince: the coat of arms of the patriarch of Aquileia
and those of the della Torre family were represented together in small, less valuable
coins, that were mainly used locally in Friuli, Istria and Veneto, as well as in more

2 See B. Cassidy, Politics, Civic Ideals and Sculpture in Italy, c.1240-1400, London, H. Miller, 2007.

%0 After the battle of Vaprio d’Adda (1281), the Visconti brought to Milan several flags of the towns of the
patriarchate as war trophies. From this piece of information it is possible to understand the great loyalty of
town dwellers towards the patriarch Raimondo: the ‘carrocci’ with the flag of the town and the best fighters
remained in the battlefield to fight to the last man for the patriarch rather than retreating.

36



valuable coins, which were diffused internationally (Fig. 7).** Through the coins, the
icon of the prince-patriarch was received by all subjects as well as by those who could
never see the patriarch personally.

Altogether, Raimondo della Torre implemented new ways of political
communication which would become widespread later on during the Renaissance. His
political communication was directed to neighbouring princes, nobles, prelates, towns,
and serfs and included a magnificent parade of several hundred knights with a
symbology drawn from the Holy Scriptures, the ceremonial entries in Aquileia and
Cividale, the feudal and serfs-freeing ceremonies, the urban renaissance and the
foundation of “Milan of Raimondo’, the iconography of power, the minting of new coins,
and others. These are only some examples of the extensive political communication of
the patriarch Raimondo that included also ornamental textiles, poetry, plays, and the
journey with a sumptuous retinue to the imperial court of Wien organized with
propagandistic intents.** Altogether, Raimondo’s political communication methodology
allowed him to develop positive relations with his subjects and neighbours and to create
a strong image of himself as patriarch of Aquileia.

Fig. 1 © 2013, Luca Demontis. Flag of Fig. 2 © 2013, Luca Demontis. ‘La cavalcata dei
the Patriarchate of Aquileia (13%-14" Magi’, 1459-1462. Florence. Palazzo Medici,
century). Chapel.

%! The minting was used as an instrument of political communication also because the ‘denari’ always kept
the same sterling alloy of silver.

%2 See a more extensive description of these topics in Demontis, ‘Raimondo della Torre’, cit., pp. 55-59,
136-51, 156-61, 197, 203, 225, 264, 601.

37



Fig. 3 © 2013, Luca Demontis. Seal of
the Patriarch Raimondo della Torre
(1286).

Fig. 4 © 2013, Luca Demontis. New patriarchal
palace in Udine built by Raimondo della Torre,
Udine, Cathedral of St Odorico.

Fig. 5 © 2013, Luca Demontis. Sarcophagus of Raimondo della
Torre, Aquileia, Basilica of St Mary, Chapel of the della Torre.

Fig. 6 © 2013, Luca Demontis. Agnus
Dei, Aquileia, Basilica of St Mary,
vault of the Chapel of the della
Torre.

Fig. 7 © 2013, Luca Demontis. Silver denarius of
Raimondo della Torre (last emission, 1287).

38



Key words
Political communication, Raimondo della Torre, Patriarchate of Aquileia, propaganda,
ceremonies

Luca Demontis received a PhD in Medieval History from the University of Milan, and a
European Doctorate in the Social History of Europe and the Mediterranean from the
University Ca’ Foscari of Venice. From 2010 to 2012 he worked as postdoctoral fellow at
the University of Cagliari. His research deals with the history of political institutions and
propaganda in the Western Mediterranean during the Middle Ages. His works include
Raimondo della Torre patriarca di Aquileia (1273-1299). Politico, ecclesiastico, abile
comunicatore, Alessandria, Edizioni Dell’Orso, 2009; Alfonso X e [’ltalia: rapporti
politici e linguaggi del potere, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2012.

Via Libeccio 17
09170 Oristano (Italy)
lucademontis@hotmail.com

RIASSUNTO

La rappresentazione del potere del principe-vescovo

Raimondo della Torre, Patriarca di Aquileia (1273-1299)

Raimondo della Torre, fratello del signore di Milano Napoleone della Torre, venne
nominato patriarca di Aquileia nel 1273 da papa Gregorio X. Subito attud un’attenta
costruzione della propria immagine, organizzando il viaggio verso la sede patriarcale
secondo una precisa simbologia biblica ispirata alle figure di Salomone e Davide; arrivo
nei territori del patriarcato e assunse ufficialmente il potere con due cerimonie
d’entrata nella capitale religiosa, Aquileia, e in quella politica, Cividale. Per rafforzare
il suo potere e ottenere la collaborazione dei sudditi uni concrete azioni di buon governo
a un’ampia comunicazione politica che comprendeva cerimonie d’investitura feudale
rivolte a nobili, ministeriali e prelati del patriarcato, e ai principi confinanti; cerimonie
di liberazione dei servi di masnada; una rinascita economica e architettonica delle citta
del patriarcato, depresse dalla potente feudalita friulana, con la costruzione di torri,
palazzi, castelli, vie, piazze, fontane e la concessione di privilegi; la fondazione di una
nuova citta chiamata Milano di Raimondo; il ricorso all’iconografia del potere, alle
monete, alle opere tessili, alla poesia e al teatro. La comunicazione politica gli permise
di sviluppare un rapporto positivo con i suoi interlocutori raggiungendo i suoi obiettivi e
creando una solida immagine di sé come principe-patriarca di Aquileia.

39



URN:NBN:NL:UI:10-1-114274 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Dimensione medievale e finalita parenetiche nei
cori dell’Ecerinis

Matteo Bosisio

L’Ecerinis di Albertino Mussato, prima tragedia della letteratura europea, € composta da
629 versi che rievocano il drammatico dominio su Padova di Ezzelino Ill da Romano
(1237-1259). L’intima natura dell’opera viene svelata dall’autore stesso a conclusione
dell’Epistola I (v. 136): ‘in latiis oris nunc noua miles eris’." Secondo tale definizione gli
elementi formali di assoluta innovazione - riguardanti il recupero attivo del corpus
drammatico senecano - non devono essere disgiunti dagli obiettivi contingenti del testo,
che sprona indirettamente il regime comunale locale, insidiato dalle mire
espansionistiche di Cangrande della Scala; il signore ghibellino, apprezzato da Dante
nonché dedicatario della nota Epistola Xlll, rappresenta la vera minaccia contro cui e
rivolto il messaggio parenetico sotteso. Il codice Magliabechiano VIl 926 ci tramanda,
infatti, il prezioso commento coevo all’Ecerinis di Guizzardo da Bologna e Castellano da
Bassano, in cui se ne sottolinea il valore pedagogico e militante.” La tragedia cosi ha il
compito di farsi magistra vitae per suscitare una riflessione di tipo morale; essa
costituisce uno strumento attraverso il quale i padovani possono ricordarsi della
precedente dominazione, reagendo all’ennesimo nemico.® La storia di Ezzelino,

' A. Mussato, Ecérinide; Epitres métriques sur la poésie; Songe, a cura di J.-F. Chevalier, Paris, Les Belles
Lettres, 2000, p. 34. Anche per U’Ecerinis mi avvalgo di questa edizione. Albertino Mussato (1261-1329) fu un
poeta e notaio. Tenace difensore della liberta padovana, partecipo alla guerra contro Cangrande della
Scala. Mori in esilio a Chioggia, dopo che la citta venne conquistata da Verona. Come storico fu tra i
maggiori del suo tempo, essendo tra i primi a svincolarsi, nella Historia Augusta Henrici VIl Caesaris e nel De
gestis Italicorum post Henricum VIl Caesarem, dalla cronaca per adottare la concezione liviana. Oltre
all’Ecerinis ricordiamo il carme epico De obsidione domini Canis, il Somnium in aegritudine, viaggio, in
forma di visione, attraverso i tre regni dell’Oltretomba e diciassette Epistolae; in prosa compose due
dialoghi filosofico-morali (De lite inter Naturam et Fortunam e Contra casus fortuitos) e UEvidentia
tragoediarum Senecae. La sua produzione € la pil rappresentativa del cosiddetto movimento preumanistico
padovano, formato, tra gli altri, da Lovato Lovati, Geremia da Montagnone e Benvenuto Campesani.

% |dem, Ecerinide: tragedia, a cura di L. Padrin, Bologna, Zanichelli, 1900, pp. 79-80: ‘causa finalis eruditio
praesentium et posterorum ad policias conservandas et tyramnides evitandas, seu etiam finis sit tyramnorum
vituperatio et detestatio, cum omnis oratio poética aut laudatio aut vituperatio sit iuxta comentatorem
poétriae Aristotilis’. Si veda anche V. Lippi Bigazzi, ‘I commenti veneti all’Ecerinis del Mussato e all’Ars
amandi di Ovidio e i loro autori’, in: Italia Medioevale e Umanistica, XXXVIII (1995), pp. 21-140.

3 A. Mussato, Evidentia tragediarum Senecae, a cura di F. Novati, ‘Nuovi aneddoti sul cenacolo padovano del
primissimo Trecento’, in: AA.VV., Scritti storici in memoria di G. Monticolo, Venezia, Ferrari, 1922, p. 188,
§ 32-33: ‘tragediarum materia principalior est de infortuniis conquestio’. Tale definizione recupera S.
Boethius, De consolatione philosophiae, a cura di C. Moreschini, Miinchen und Leipzig, Saur, 2000, I, 2, p.
12: ‘quid tragoediarum clamor aliud deflet nisi indiscreto ictu fortunam felicia regna vertentem?’.

40



pertanto, € ancora valida per Mussato, poiché, lungi dall’essere inattuale, serve da
exemplum e monito per i contemporanei.*

Il comune guelfo, invero, era riuscito, una volta conseguita la piena autonomia, ad
avviare una stagione di grande prosperita: il Consiglio maggiore - con mille membri su
una popolazione maschile adulta di non piu di undicimila unita - garantiva una
partecipazione relativamente ampia e diretta alla res publica; in politica estera Padova
aveva realizzato una rapida egemonia attraverso la conquista di Vicenza (1266), Bassano
(1272) e Rovigo (1308); le testimonianze sulla crescita del comune e sull’impressionante
piano di opere pubbliche e private - es. Arco occidentale (1270), Archivio (1279),
Palazzo del podesta (1281), Sala del Consiglio maggiore (1284), Palazzo degli Anziani
(1285), Basilica di S. Antonio (inizi del XIV secolo) - mostrano una comunita fiorente; i
vari rami del Bacchiglione assicuravano poi lo sviluppo industriale, agricolo e il trasporto
fluviale delle merci.” Ma, il vanto maggiore degli intellettuali e delle classi dirigenti
derivava dallo straordinario prestigio culturale guadagnato dall’incremento dello
studium e, soprattutto, dall’attivita di un:

magnifico movimento umanistico, che con entusiasmo andava accendendo i fasti degli scavi
antiquari e le ricerche erudite intorno ai miti dell’eroe fondatore Antenore e ai lacerti epigrafici,
archeologici e filologici relativi all’antichita romana, nel contempo sforzandosi di rivivere gli
spiriti classici attraverso una partecipe replica delle squisite tecniche compositive apprese sui
codici appena riesumati degli auctores latini.®

Tuttavia la gloria passata non solo stava rischiando di spegnersi, ma di scoprirsi vana: nel
febbraio del 1312 la citta tarda a ribellarsi alla dedizione di Vicenza all’impero di Enrico
VII, cui segue il vicariato e U'arbitrium di Cangrande; cosi nei mesi successivi Padova
passa a reagire militarmente contro Verona, intraprendendo una lunga guerra di
tensione e logoramento, conclusasi solo nel 1328 con la vittoria degli Scaligeri. |
padovani - persa Montagnana e il controllo del Bacchiglione, il cui corso viene deviato in
un vecchio letto - cominciano a smarrire la fiducia nelle istituzioni locali e nelle
alleanze, ormai marginali e provvisorie, patendo pericolose inquietudini interne,
sanguinose sedizioni e non sporadici fenomeni di fuoriuscitismo. Oltretutto le frequenti
incursioni non restituiscono i frutti sperati: nel luglio del 1314 Cangrande sgomina
Uesercito del podesta Ponzono dei Ponzoni a Bassano, mentre blocca l’ingresso dei
padov7am' a Treviso, imponendo in autunno una tregua, che verra rispettata per un solo
anno.

4 Ha ben scritto M.T. Dazzi, ‘L’Ecerinide di Albertino Mussato’, in: Giornale Storico della Letteratura
Italiana, LXXVIII (1921), p. 270: ‘UEcerinide non & tanto “l’inno della liberazione e della pace ottenuta”,
quanto un richiamo di guerra, un richiamo a proteggere le libere case’.

% La smodata ricchezza padovana - e il conseguente peccato di usura - viene incarnata nell’Inferno (XVII,
61-73) da Renaldo Scrovegni. Per la storia della citta mi sono avvalso di J.K. Hyde, Padova nell’eta di Dante,
Trieste, LINT, 1985 e S. Collodo, Una societa in trasformazione. Padova tra Xl e XV secolo, Padova,
Antenore, 1990.

6 C. Bologna, ‘La letteratura dell’ltalia settentrionale nel Trecento’, in: A. Asor Rosa (a cura di), Letteratura
italiana: Storia e Geografia, [’eta medievale, Torino, Einaudi, 1987, p. 595. Sull’argomento vedi pure G.
Billanovich, ‘Il preumanesimo padovano’, in: Storia della cultura veneta, Il, Il Trecento, Vicenza, Antenore,
1976, pp. 111-141.

7 Per il conflitto tra le due citta rimando a E. Rossini, ‘La signoria scaligera’, in: Verona e il suo territorio,
Ill, 1, Verona, Istituto per gli Studi Storici Veronesi, 1974, pp. 223-237; G.M. Varanini (a cura di), Gli
Scaligeri: 1277-1387: saggi e schede pubblicati in occasione della mostra storico-documentaria allestita dal
Museo di Castelvecchio di Verona, giugno-novembre 1988, Verona, Mondadori, 1988 e ‘Della Scala,

41



La scrittura della tragedia si colloca proprio in questi anni di improvvise e laceranti
contraddizioni. Mussato aveva da sempre messo la propria professionalita e passione a
disposizione di Padova: ad esempio nel 1296 entra nel Consiglio della citta, diventando
miles pro commune; tra il 1302 e il 1303 prende parte a una legazione diretta a Roma
presso Bonifacio VIII; nel 1311 assiste a Milano, da ambasciatore, all’investitura di Enrico
VIl; dal 1313 diviene membro del Consiglio degli anziani; nel 1314 e persino
imprigionato, dopo aver partecipato al fallimentare assalto di Vicenza. E cosi,
avvertendo anche nella propria concreta esperienza i segnali di un inarrestabile crollo,
decide di utilizzare un’arma ulteriore, mettendo in scena il ‘dramma storico di un
popolo’ che rivitalizzi e compatti i suoi concittadini contro un nemico comune e
riconoscibile:® non & un caso che il coro al verso 155 del | atto sostenga ‘dirum pax
peperit nefas’, individuando nella pace prolungata e nella conseguente rilassatezza dei
padovani la ragione della scarsa reattivita nell’avvertire il pericolo incombente.’

L’amore per la patria, insieme alla necessita di incidere sull’opinione cittadina,
emerge negli spunti stessi che ispirano 'opera e nell’occasione che ne determina la
fruizione: Mussato nel De gestis italicorum afferma che [’analogia tra Ezzelino e
Cangrande era stata proposta nel 1312 da Rolando da Piazzola durante un appassionato
discorso tenuto davanti al Consiglio;'® mentre & risaputo che la prima lettura dell’opera
alla comunita coincide con l’incoronazione poetica di Mussato, la quale assurge a
manifestazione patriottica di propaganda e orgoglio cittadino: la laurea del poeta era
stata ufficiata il 3 dicembre 1315 — per l’occasione gli esercizi commerciali e pubblici
vennero sospesi - dal vescovo Pagano della Torre e dal rettore dell’universita, Alberto di
Sassonia. Le cerimonie - iniziate presso l’ateneo con la lettura dell’Ecerinis e la
consegna della corona d’alloro a Mussato, secondo un rituale pagano inedito -
continuavano sino all’abitazione del poeta, dove quest’ultimo era stato scortato,
accompagnato dal suono delle trombe, da una processione, alla testa della quale era
posto il rettore con due candele in mano; seguivano gli studenti e Mussato, le cui mani
erano ricoperte da preziosi guanti, emblemi della poesia tragica. L’avvenimento venne
solennemente registrato negli atti dell’universita, ove si recitava che ogni Natale un
corteo conducesse il poeta ad assistere alle pubbliche letture della tragedia."

Stabilito cursoriamente il contesto storico e culturale entro cui ’opera & immersa,
ritengo sia ora utile rintracciare nel testo proprio quelle indicazioni che, sotto la fitta
patina dell’imitatio letteraria, sono volte a interloquire con il pubblico reale e a
convincerlo. L’operazione condotta andra a rebours rispetto alla critica recente, intenta
a rintracciare le fonti classiche del testo, ritenendolo, giustamente, un capolavoro della

Cangrande’, in: Dizionario Biografico degli Italiani, XXXVIIl, Roma, Istituto della Enciclopedia Italiana, 1989,
pp. 393-406.

8'S. Locati, La rinascita del genere tragico nel Medioevo: ’Ecerinis di Albertino Mussato, Firenze, Franco
Cesati Editore, 2006, p. 103.

% Il commento a questo verso & eloquente (Padrin, Ecerinide, cit., p. 139): ‘equidem verum est; nam opes
honores delectationes et corporum animorumque voluptates pariunt lassivias et petulantias aliaque vitia
inducentia animos ad superbias intolerabiles, propter quas ad bella facile prorumpunt: et proh! sicut per
haec tempora Paduani fecere, incipientes rebellionem contra Henricum vijm Imperatorem et bellum cum
Cane Grande praeter dissuasionem poétae huius, prout haec et alia elegantissime per eumdem conscripta
sunt’.

19 A, Mussato, Historia augusta Henrici VIl Caesaris & alia quae extant opera, IV, Venetiis, ex typographia
ducali Pinelliana, 1636, p. 24. Le allusioni a Cangrande sparse nel testo sono state individuate da M.T. Dazzi,
‘Mussato storico’, in: Atti della R. Deputazione di Storia Patria per le Venezie, VI (1929), pp. 458-460.

" Per la cerimonia rimando alle osservazioni e alla bibliografia di G. Arnaldi, ‘Il mito di Ezzelino da
Rolandino a Mussato’, in: La cultura, XVIII (1980), pp. 155-165.

42



stagione preumanistica.’”” Cid nonostante, preferendo osservare |’Ecerinis nella sua
dimensione pienamente medievale e comunale, cerchero - soprattutto valorizzando il
commento di Guizzardo da Bologna e Castellano da Bassano - di evidenziare il ruolo dei
cori, sedi privilegiate da dove lo scrittore ‘contempla una catastrofe e la giudica
attraverso [...] il dolore collettivo’.™ In essi, difatti, si identifica non solo l’intero vulgus,
ma spesso Vi si confondono pure la voce e 'ideologia del poeta.™ | cori occupano 166
versi - piu di un quarto dell’intera tragedia - e sono costruiti mediante sapienti schemi
compositivi: nel primo atto (vv. 113-162) il coro, in gliconei, interpreta le ragioni che
promuovono la nascita delle tirannidi; nel secondo, dopo un fitto dialogo con il
messaggero, invoca, in strofe saffiche, l'intervento divino (vv. 228-280); nel terzo, in
asclepiadei minori, il resoconto della guerra tra Padova ed Ezzelino viene inserito
all’interno di una riflessione generale (vv. 432-458); nel quarto atto, sempre in saffiche,
si invita il popolo a esultare e pregare Dio per la vittoria sul dispotico tiranno (vv. 521-
536) e nell’ultimo, in dimetri anapestici, si fa portavoce di un avvertimento propositivo
e rassicurante (vv. 616-629)."

Il primo coro interviene dopo la supplica di Ezzelino rivolta al padre Lucifero, che
si interrompe al verso 112 con ‘annue, Sathan, et filium talem proba’. Le scelleratezze
del signore vengono ricondotte, nella prima parte dell’intervento, a un discorso piu
ampio sulla tirannide (vv. 113-132), che investe poi anche la plebs, di cui si rintracciano
responsabilita e carenze (vv. 133-147)."° Infine Uintero discorso viene fatto ricadere
sulle vicende contemporanee (vv. 148-162), per mezzo di un’efficace tecnica descrittiva
che gioca su piu livelli, spostandosi velocemente dall’attacco contro il solo Ezzelino ai
tiranni tout court e dalle allusioni al passato classico alla cruda realta presente. Mussato
inizia Uinvettiva contro tutti gli uomini (vv. 113-114: ‘quis uos exagitat furor, / o
mortale hominum genus?’), accertando nella superbia e nell’avidita i mali che spingono
alle guerre, al terrore e, quindi, alla tirannide. Tuttavia le responsabilita di tale
degenerazione istituzionale viene riconosciuta a porzioni distinte di popolazione: i nobili
si macchiano di ‘atrox invidiae scelus’ non sopportando ‘numquam [...] parem’ (vv. 130 e
132), le classi intermedie, cui aderisce il poeta (v. 134: ‘nos’), invece, vengono viste
come subalterne e funzionali a quelle dominanti, giacché cambiando leggi di continuo,

2 Tra i lavori di maggior importanza segnalo: E. Paratore, ‘L’influsso dei classici e particolarmente di
Seneca sul teatro tragico latino del Tre e Quattrocento’, in: La rinascita della tragedia nell’ltalia
dell’Umanesimo: atti del IV convegno di studio: Viterbo, 15-16-17 giugno 1979, Viterbo, Union printing,
1980, pp. 21-45; S. Pittaluga, ‘Modelli classici e filologia nell’Ecerinis di Albertino Mussato’, in: Studi
Medievali, XXIX (1988), pp. 267-276; M.A. Cervellera, ‘L’Ecerinis di Albertino Mussato tra teoria metrica ed
imitazione di Seneca’, in: Rivista di Cultura Classica e Medievale, XXIX (1989), pp. 151-164; A. Bisanti,
‘Suggestioni virgiliane nell’Ecerinis di Albertino Mussato’, in: Schede Medievali, XX-XXI (1991), pp. 141-153 e
‘Albertino Mussato e |’Octavia’, in: Orpheus, XV (1994), pp. 383-412.

'3 E. Raimondi, ‘Una tragedia del Trecento’, in: Metafora e storia, Torino, Einaudi, 1970, pp. 148-149.

4 Annotando la Medea senecana, Mussato scrive (Evidentia, cit., p. 192, § 133-136): ‘chorus seu vulgus pro
lasone deos orat’.

5 A. Grisalfi, nel suo studio sui cori della tragedia - ‘Influenze senecane nei cori dell’Ecerinis di Albertino
Mussato’, in: Schede Medievali, XLI (2003), pp. 59-68 - ha fatto risaltare alcune interessanti corrispondenze:
il secondo e il quarto coro sono accumunati dallo stesso metro e dall’argomento religioso; il primo e il terzo
si rivolgono ai cittadini attraverso un andamento gnomico; i primi due poi si contrappongono al terzo e al
quarto poiché raccontano quanto non avviene in scena, mentre gli ultimi offrono una panoramica che
travalica gli eventi. L’ultimo coro, infine, portatore di un messaggio sereno, si staglia non solo dagli altri,
ma anche dalla tradizione, ‘se si considerano le conclusioni piene di desolazione generalmente prospettate
da Seneca’ (p. 67).

16 padrin, Ecerinide, cit., pp. 125-126: ‘autor chorum introducit, idest populum seu plebem Paduanorum
invehentem contra tiramnos et contra se ipsos’.

43



gestiscono il potere in modo irrazionale (vv. 136-139). Ma, comportandosi in modo
siffatto, la plebs € condannata ad essere un ‘falsum praesidium’ (v. 142) per sé stessa e
a rovinare insieme ai potenti. L’idea sfiduciata di incontrovertibilita degli eventi &
proposta dalla massima sentenziosa dei versi 146-147 (‘sic semper rota uoluitur, / durat
perpetuum nichil’), la quale recupera la celebre immagine boeziana, accentuandone il
pessimismo." In seguito Mussato, i cui accenni alla situazione politica presente erano gia
scoperti per i lettori-ascoltatori del tempo, specifica i riferimenti disseminati nel testo: i
versi 148-149 servono a confermare il ragionamento generale spiegato in precedenza,
calandolo nella realta veneta. Pertanto vengono comprovati i conflitti continui e il ‘furor
excitus’ (v. 152), che coinvolge qualsiasi persona senza alcuna distinzione.'” Come gia
delineato, viene ravvisata nella pace troppo dilazionata una delle cause della rovina
incorsa, contraddistinta dalla divisione delittuosa delle fazioni cittadine (v. 158): ‘partes
crimina detegunt’.”

Il secondo coro prende le mosse dalle parole del nunzio, che richiede il giudizio di
Dio dopo aver deplorato ’astuzia e gli inganni perpetrati da Ezzelino. Come abbiamo
osservato, il poeta modifica sovente i piani sui quali struttura il discorso: prima domanda
se la divinita non stia trascurando quanto avviene ‘sub astris’ (v. 232); poi, con una
serrata argomentazione di impianto scolastico, cita alcuni esempi della Genesi
contrassegnati da un intervento tangibile di Dio (vv. 235-238) per domandarsi il motivo
della disattenzione agli ‘errores hominum modernos’ (v. 240). Segue una dimostrazione
rigorosa e folta di rimandi antichi in cui si giustificano i fondamenti che legittimerebbero
un aiuto celeste alle popolazioni oppresse (vv. 239-264). L’attenzione, successivamente,
viene orientata su Ezzelino medesimo, il quale é raffigurato come novello Erode, pronto
a uccidere e mutilare donne e infanti (vv. 265-273). La parte corale termina, per
Ringkomposition, con la preghiera a Dio del ‘populus redemptus’ di non indugiare a
eliminare un ‘anguis, humani generis peremptor’ cosi perfido (vv. 274-280). | richiami
orrorosi alle tragedie di Seneca e ’appello a Dio hanno l'obiettivo di accrescere la
gravita delle imprese di Ezzelino e, di immediato riflesso, di aumentare le paure per la
probabile nuova dominazione (vv. 258-260): ‘iura nature uitiis laborant, / exulat nostris
pietas ab oris, / regnat Herinis’. Si tenga presente che questi versi, pur non sottraendosi
all’accumulatio retorica, si fondano su dati storici ben precisi.?’ E ’impossibile soccorso
di Dio vuole insegnare ai padovani che, contro [’ambizione di Cangrande, non sara lecito
aspettarsi un aiuto esterno, bensi bisognera contare soltanto sulle proprie capacita, in
grado, non pill tardi di cinquant’anni prima, di sgominare un nemico invitto.”' Dunque,
se nel coro del | atto il poeta aveva mirato a responsabilizzare i concittadini -

7 Ivi, II, 2, 9-10: ‘rotam volubili orbe versamus, infima summis, summa infimis mutare gaudemus. Ascende,
si placet, sed ea lege, ne uti ludicri mei ratio poscet descendere iniuriam putes’. Per la rappresentazione
iconografica della Fortuna nel Medioevo rinvio alla voce apposita curata da F. Pomarici, in: Enciclopedia
dell’arte medievale, VI, Roma, Istituto della Enciclopedia italiana, 1995, pp 321-325.

8 |l commento (Padrin, Ecerinide, cit., p. 139) glossa con acume: ‘gentes: idest populos omnis generis,
nobiles scilicet populares et plebeios seu etiam rurales, quod indignum ac miserabile, ut culpis aliorum
populationes patiantur’.

% Jvi, pp. 140-141: ‘hoc est verum; nam cum ad bella deveniunt, tunc, quae conceperunt homines tempore
otiorum, detegunt tempore bellorum, quia sub praetextu publici belli in malivolos causas inveniunt, et, si
possunt, e civitatibus eiciunt vel potius occidunt; ex quibus damnosiora saepe fiunt intestina quam
extrinseca civitatibus: et sic contigit per experientiam in hac nostra civitate non tantum ex ipsis odiis,
verum ex avaritia concupiscentia et aliis singularium simultatibus’.

2 valga la seguente nota al verso 255 (ivi, p. 170): ‘habet istoria vera quod tyramnus iste sitibundus
sanguinis humani, deficientibus iustis causis, venabatur occasiones: et de infinitis unum est memorabile’.

2 Ivi, pp. 165-166: ‘nulla enim in terris potentia erat contra Ecerinum, qui fovebatur ab Imperatore’.

44



presentando loro una situazione universale e, nel contempo, storica di cui erano
responsabili - qui, dopo aver determinato la fisionomia degli avversari passati e attuali,
inizia a prospettare gli atteggiamenti da tenere in futuro.

Il terzo coro si collega paratatticamente all’esortazione dei comilitones, i quali
spronano Ezzelino ad attaccare Padova, confidando nell’aiuto della fortuna (vv. 423-
431). Il coro prende avvio proprio da quest’ultimo concetto, sottolineando che, se i
padovani non possono certo dirsi sicuri della vittoria, anche Ezzelino, pero, dovra fare i
conti con il ‘motus perpetue continuus rote’ (v. 435). In questo frangente il discorso
sulla sorte abbandona i toni foschi iniziali per abbracciare una teoria piu congeniale a
incoraggiare i concittadini. Il compito del coro e di evidenziare progressivamente i punti
di forza di Padova e, d’altro canto, i limiti e la tracotanza di Ezzelino. E, infatti, il
passaggio successivo € dedicato al resoconto, assai vivo e faziosamente espressivo, dello
scontro tra il signore e il comune. Esso viene rappresentato da due polarita manichee,
che si alternano nella descrizione (vv. 436-446): se il tiranno ‘atrox’ & ‘citus’ ad
avventarsi contro la preda, Padova, ‘assuetam colla iugo dare’, si presenta come
‘infestam’; allora, siccome la citta appare irridente verso gli ordini di resa, Ezzelino la
cinge d’assedio. Tuttavia la schiera dei soldati padovani non si fa intimorire, anzi ‘stat
contra (..) ordine’, sfidando il signore ‘inspectans oculis ora’ e rintuzzandone
gagliardamente le ‘infandas rabies’. | padovani si comportano in modo cosi valoroso da
sgominare il tiranno, costringendolo a ritirarsi; comunque, Mussato invita a non perdere
la concentrazione, poiché i mezzi e la crudelta di Ezzelino sono immutati. Al fine di
sfogare la propria frustrazione, commette un’impressionante serie di misfatti, riportati
con macabra fedelta (vv. 447-458): trucida undicimila prigionieri padovani rinchiusi nelle
‘cecis carceribus’ veronesi, uccidendo altri per fame e sete. L’accanimento sui corpi &
stato talmente perverso che, quando le salme giungono a Padova per ’inumazione, non
vengono riconosciute nemmeno da ‘natum genetrix, non mulier virum’; la putredine dei
cadaveri inquina ’atmosfera, mentre mancano persino i campi ove seppellirli. Chiude
’intervento una sorta di inquietante primo piano di Ezzelino, il quale depreca il proprio
‘iudicii parum’, che potrebbe consegnare energie recondite al ‘Patavum genus’.

Il quarto coro e assai breve, in quanto si limita a invitare i concittadini a
ringraziare Dio per ’inattesa morte del tiranno, sintetizzata poco prima dal nunzio (vv.
497-520). Come il terzo coro recupera il tema della fortuna del primo in chiave positiva,
cosi il quarto compie il medesimo procedimento nei confronti del secondo, in cui il
volere divino pareva addirittura favorire Ezzelino. Lo scrittore chiama in causa l'intera
popolazione (vv. 521-524): gli ‘iuuenes’ dovranno sciogliere i ‘vota’, cosi come i ‘senes’
e le ‘trepide puelle’; finalmente € stata posta fine ai ‘malis patratis’ del tiranno grazie
al ritorno insperato della pace (vv. 526-528).% Il tema della rappacificazione domina il
passo ed e destinato a illuminare gli avvenimenti futuri, dacché permettera il ritorno
degli esuli e la concordia tra la popolazione (vv. 529-532). Il coro, dunque, termina con
un appello a svolgere riti di preghiera e di purificazione in onore di Dio, ‘Virgine natus’
(v. 536).

22 Cosi recita il commento (ivi, pp. 232-233): ‘sciendum est hic ex vera ystoria quod, mortuo Ecerino et
Albrico, cuius Albrici mors infra describitur, mirabilis quaedam utpote influentia caelestis descendit in
terram; quia, damnato mortuoque Federico Secundo Imperatore et guerris per Italiam sedatis et causis
omnibus fere earum amotis, sicut et in hac Marchia coepit in Tuscia ex quadam poenitudine malorum
praeteritorum, ut fierent societates hominum se se abiectis vestibus scuticis verbarantium et clamantium de
caelo pacem demitti: quae verberatio tantum inolevit ut non modo per Tusciam sed per universam Italiam
fieret, et in hanc Marchiam Tarvisinam devenit. [...] Et hoc eodem anno natus est Paduae hic poéta noster
Muxatus’.

45



L’ultimo, con il quale finisce l’opera, tende a chiosare la cruda morte di Alberico,
fratello di Ezzelino, e della sua famiglia (vv. 606-615). In seguito alla definitiva sconfitta
dell’esercito nemico, il poeta puo riassumere la morale che tali vicende hanno trasmesso
ai cittadini padovani:? i giusti devono affidarsi alla ‘regula iuris’, destinata a durare
‘perpetuo [...] in euo’ (vv. 616-617); e, quand’anche la ‘sors’ premi una persona
malvagia, la norma non smettera di regnare (vv. 618-620).% La parte susseguente spiega
consimili inferenze (vv. 620-627): ognuno € responsabile della propria condotta e ottiene
cio che merita, conscio di ricevere un verdetto imparziale da parte dello ‘iudex rigidus,
iudex placidus’. Questi ricompensa gli onesti e condanna gli ‘iniquos’ secondo uno
‘stabilis ordo’ che non verra mai meno, glorificando la ‘virtus’ e precipitando il
‘crimen’. E il tutto viene conchiuso dall’ammonimento a imparare quanto sostenuto
‘dum licet’.”

Per riepilogare, i primi due cori tendono a inserire lo spettatore-lettore all’interno
di un’atmosfera drammatica che lo coinvolga emotivamente, ricordandogli le proprie
negligenze ed esibendogli i rischi di una nuova tirannide; dal terzo viene infusa la
speranza nel riscatto, a patto che i padovani seguano gli esempi di coraggio e lealta
passati. Negli ultimi due, all’opposto, viene rovesciato il panorama precedente di
sconforto e rassegnazione, prospettando un successo vincolato, pero, dall’immediato
raggiungimento della concordia.? Pertanto, nella consapevolezza di un declino politico
ed etico allarmante, Mussato, come Dante, offre una proposta letteraria che intervenga
con nettezza nel dibattito pubblico. Se, tuttavia, il fiorentino avanza un modello
universale di vita e di societa, Mussato si limita a porre un argine locale e particolare
alla Storia, conoscendo gia in partenza l’illusorieta di contrastare la ciclica alternanza
del destino; ma, nell’angoscia per il nemico alle porte e nell’estrema lotta per frenarlo
si fonda il fascino dell’Ecerinis, capace di stupire i contemporanei e stimolare ancora
oggi le riflessioni dei posteri.

B lvi, p. 244: ‘haec est consumatio et finis huius operis et tota moralis et theologa, per quam ostendit autor
totam hanc tragoediam, quam conscripsit, quod ad vitia evitanda et mores inducendos compillaverit, ut
quivis potens praecavens his exemplis moneatur’.

2 Ivi, pp. 244-245: ‘et est synia (sententia) huius finalis conclusionis concordans cum Divina Pagina, quod
nullum malum impunitum et nullum bonum irremuneratum: et haec est illa regula, de qua loquitur, sic
infallibilis, quam explicat per haec verba: hec perpetuo’.

B E qui evidente un nuovo rinvio a Boezio (De consolatione, cit., V, 6, 47-48): ‘aversamini igitur vitia, colite
virtutes, ad rectas spes animum sublevate, humiles preces in excelsa porrigite. Magna vobis est, si
dissimulare non vultis, necessitas indicta probitatis, cum ante oculos agitis iudicis cuncta cernentis’.

% |a nozione di tragedia mussatiana diverge completamente da quella dell’Epistola a Cangrande (‘Epistola
XII’, in: Le Opere di Dante, a cura di E. Pistelli, Firenze, Societa Dantesca Italiana, 1960, § 30-31), che sia o
meno di Dante qui non importa, per la quale ‘tragedia in principio est admirabilis et quieta, in fine seu exitu
est fetida et horribilis’, avvicinandosi per contrarium a quella di commedia: ‘a principio horribilis et fetida
est, quia Infernus, in fine prospera, desiderabilis et grata, quia Paradisus’.

46



Parole chiave
Albertino Mussato, Ecerinis, cori, Cangrande della Scala, Padova

Matteo Bosisio € dottorando in ‘Storia della lingua e della letteratura italiana’ (ciclo
XXVIl) presso ’Universita degli Studi di Milano. La sua attivita di ricerca si volge
principalmente alla letteratura teatrale dei XIV, XV e XVI secoli con studi sulla fortuna di
Boccaccio nel teatro quattrocentesco, sul Re Torrismondo di Tasso, sul teatro milanese
del Quattrocento, sulla struttura del Marescalco aretiniano e dell’Aridosia di Lorenzino
de’ Medici. Altri campi di interesse sono costituiti dal rapporto tra gli intellettuali e le
istituzioni, dalla critica letteraria e dai volgarizzamenti quattrocenteschi.

Universita degli Studi di Milano - Dipartimento di Studi letterari, linguistici e filologici
Via Festa del Perdono, 7

20122 Milano (Italia)

matteo.bosisio@unimi.it

SUMMARY

Medieval Dimension and Parenetic Purposes of the Choruses of the Ecerinis

Mussato’s Ecerinis, the first tragedy in European literature, consists of 629 verses; they
recall the dramatic period between 1237 and 1259, when Ezzelino Il da Romano ruled
over Padua. The author’s instructions (Ep. I, 136) and the coeval comment by Guizzardo
da Bologna and Castellano da Bassano prove that the work served to contemporaries as
an example and warning against Cangrande della Scala. In fact, the lord of Verona is the
real threat against whom the parenetical message of the text is addressed. Thus the
article, analyzing the contingent features of the tragedy, situates the Ecerinis within the
historical and cultural context of Padua between the thirteenth and fourteenth
centuries and highlights the role of the choruses. If the first two choruses tend to put
the viewer-reader in a dramatic atmosphere - which involves him emotionally,
reminding him of his own negligence and also showing him the risks of a new tyranny -
the third chorus infuses hope of redemption, provided that Padua’s citizens follow the
former examples of courage and loyalty. Conversely, in the last two choruses the
previous scenes of despair and resignation are reversed; however, a final victory, as the
one achieved by Padua’s army fifty years before, will only be possible again through a
fast reaction of the population.

47



i QN 1GCE 20
of sisceny

& 4o

URN:NBN:NL:UI:10-1-114275 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Petrarca tra letteratura e potere politico’
Jifi Spicka

Nelle scuole, a livello di coscienza generale, nella manualistica della storia letteraria,
Petrarca e canonizzato come uno dei maggiori classici della letteratura europea, padre
dell’umanesimo e della lirica d’amore. La minutamente ricamata autobiografia poetica
dell’innamorato di Laura e di selve, del cantore delle fresche acque del Sorga pero
spesso oscura il fatto che subito dietro ’angolo di questi deliziosi luoghi descritti nei
Fragmenta e nelle epistole troviamo Avignone, Milano e Padova. Infatti, la vita reale di
Petrarca si svolse in stretto contatto con i maggiori centri di potere, prima in Francia e
poi in Italia, sempre nella loro orbita, cosi che sia la solitudine agreste o silvestre, sia la
vita mondana della citta, potessero rimanere a portata di mano.

Gia dagli epistolari petrarcheschi si delinea un autoritratto diverso da quello dei
Fragmenta: il ritratto di un filosofo morale, intellettuale pubblico, giudice severo dei
costumi del proprio secolo, amico di principi con cui tratta alla pari, poeta laureato
richiesto da tutte le corti, comprese quella papale e imperiale, venerato da tutti i
letterati contemporanei come un principe della poesia e un classicista eccezionale.

Siccome la vita sociale e politica di Petrarca non & affatto meno eccezionale della
sua creazione poetica, questo breve studio vorrebbe richiamare [’attenzione sugli
aspetti piu importanti di questa ‘terza’ vita (oltre a quella del poeta lirico e
dell’umanista), e del ‘terzo’ autoritratto del Nostro.?

Ritratto e autoritratto: problema delle fonti

Su nessun altro individuo vissuto nel Medioevo abbiamo tante e cosi dettagliate
informazioni quante ne abbiamo su Petrarca. Per alcuni periodi di tempo possiamo
ricostruire la sua vita giorno per giorno, sapere che cosa ha mangiato, letto, scritto,
pensato, chi ha incontrato e che lavori ha fatto in giardino. Si tratta pero, e questo e il
limite di questa sovrabbondante conoscenza, di informazioni risalenti a Petrarca stesso e
volutamente indirizzate ai posteri. Avendo dunque solo poche notizie indipendenti, & per
noi estremamente difficile valutare il rilievo dell’autore agli occhi dei suoi
contemporanei. Nei suoi scritti, Petrarca si presenta come un personaggio straordinario
le cui lettere sono ritenute un tesoro, che attira visite di intellettuali dai paesi piu

" Il presente articolo & stato preparato nell’ambito del progetto P406/11/0851 e sostenuto della Czech
Science Foundation.

2 sulla figura politica e pubblica di Petrarca si vedano soprattutto due testi riassuntivi: U. Dotti, Petrarca
civile. Alle origini dell’intellettuale moderno, Roma, Donzelli, 2001, e J. Spicka, Petrarca: homo politicus.
Politika v Zivotea dile Franceska Petrarky, Praga, Argo, 2010. Con un taglio pill ampio G. Ferrau, Petrarca,
la politica, la storia, Messina, Centro interdipartimentale di studi umanistici, 2006.

48



lontani e di pittori, inviati da lui per ritrarlo. Ma non si puo dire con certezza fino a che
punto ’ammirazione per lui fosse limitata alla rete preumanistica dei suoi amici
(comunque molto vasta) e fino a che punto Petrarca fosse un letterato largamente
conosciuto in tutta U’ltalia.’

Analogamente, é& difficile valutare quanto fosse ritenuta importante la
partecipazione di Petrarca agli eventi politici e quanta influenza avesse sui potenti di
sua conoscenza. Abbiamo numerose sue lettere scambiate con importanti statisti,
arringhe, varie allusioni alla vita politica del tempo, presenti nelle sue opere. Mancano
pero fonti esterne. Proviamo ad esaminare alcuni casi in cui questo disequilibrio e
particolarmente visibile, nonché penalizzante, per la nostra capacita di interpretazione.

Nella lettera Sen. 11.2 del 1368 Petrarca descrive il suo viaggio di ritorno da Pavia
dalle nozze tra Violante, figlia di Galeazzo Visconti, e Lionello, figlio del re Edoardo II
d’Inghilterra, a Padova, dove lo aspettavano Francesco da Carrara e 'imperatore Carlo
IV, a cui probabilmente doveva recapitare una missiva da parte dei Visconti. Nel bel
mezzo della guerra tra i Visconti e la lega antiviscontea, Petrarca intrepido noleggio una
barca e navigo sul Po verso Padova. In questo spericolato viaggio lungo il fronte di guerra
Petrarca visse uno dei suoi piu grandi trionfi come figura pubblica e messaggero di pace:

Imbattendomi infatti ovunque, sulle acque in flottiglie armate, sulle sponde in armate schiere,
mentre i marinai e i servi impallidivano terrorizzati io solo, meriti il mio comportamento taccia di
pazzia o di coraggio, mi feci ovunque innanzi intrepido e senz’armi, e non solo uscii incolume ma
persino con onore, tutti proclamando a una sola voce che nessuno tranne me avrebbe potuto
percorrere quel cammino con tanta sicurezza. E siccome spiegavo loro che cio era dovuto alla
mia piccolezza [...], mi si replicava in coro che non si era mai trovato nessuno, grande o piccolo,
che non fosse in odio o in sospetto all’una o all’altra parte; e insomma [...] dove tutti vennero
presi prigionieri o uccisi o sicuramente derubati, la mia imbarcazione venne tanto riempita di
vino, pollame, frutta e di ogni genere di cibi che non gia la ferocia dei soldati, ma loro liberalita
ritardd questo mio pacifico viaggio.*

Ora confrontiamo questo ‘iter pacificum’ raccontato da Petrarca con altri episodi (non)
narrati da altri. Pietro Azario (1312-1366), novarese, amministratore dei Visconti e
autore di una cronaca in cui segui da vicino anche la lotta tra i Visconti e il marchese di
Monferrato, racconta dell’entrata di Galeazzo Visconti a Novara (18 luglio 1358), tornata
a lui dopo la dominazione del marchese, e del discorso di pace che in quell’occasione fu
pronunciato nella canonica maggiore del duomo.® Azario nomina membri della schiera di
Galeazzo, ma non Petrarca, che pure pronuncio il suo discorso; questo mancato
riferimento si puo spiegare soltanto con il fatto che Azario non conoscesse proprio il
nostro poeta o non lo considerasse degno di menzione in un resoconto di importanti
avvenimenti politici.

Il 2 ottobre 1373, ultimo anno della sua vita terrena, Petrarca pronuncio un
solenne discorso di pace a Venezia davanti al Gran Consiglio, in occasione dell’ufficiale

3 Ad esempio i compianti per la morte di Petrarca sono stati scritti in stragrande maggioranza da suoi amici,
si veda Concetta Bianca, ‘Nascita del mito dell’umanista nei compianti in morte del Petrarca’, in: Quaderni
petrarcheschi, 1X (1992-1993), pp. 293-313. | rapporti dell’influenza e dell’autorita in questa rete degli
amici e dei discepoli di Petrarca sono stati studiati da D. Wallace, Chaucerian Polity: Absolutist Lineages
and Associational Forms in England and Italy, Stanford, Stanford University Press, 1997, pp. 261-267.

4 Vedi la senile 11.2. Le senili si citano dall’edizione F. Petrarca, Le senili, a cura di E. Nota e U. Dotti,
Torino, Nino Aragno, 2007-2010, 3 voll.

5 Sulla presa di Novara cfr. Petri Azarii Liber gestorum in Lombardia, in: Rerum Italicarum scriptores 16.4,
Bologna, Zanichelli, 1926, pp. 80-84, 102-108.

49



capitolazione di Padova nella guerra contro la Serenissima. Otto cronache veneziane, o
venete, che ricordano questo avvenimento, non nominano i suoi protagonisti. Ventidue
nominano solo Francesco Novello, figlio del signore di Padova, e soltanto quattro fanno
cenno anche a Petrarca.® E siamo nella citta in cui Petrarca aveva vissuto per cinque
lunghi anni! Similmente non sono ricordate nelle fonti le orazioni di Petrarca del 1354 a
Venezia e a Milano, e anche quella del 1361 a Parigi; eppure, i testi delle sue orazioni
non dovevano essere cosi insignificanti da non esser tramandati dalla tradizione
manoscritta, in forma integrale o, almeno come breve riassunto.’

Da questi episodi risulta che Petrarca partecipo occasionalmente ad avvenimenti
politici di grande prestigio, ma in qualita di autorita morale ed intellettuale, senza
mansioni pratiche o diplomatiche. Si conferma quello che scrisse di sé egli stesso, cioe di
non essere uomo di politica o di economia, perché la sua indole non glielo permetteva.?
Questa non va certo vista come una forma di disprezzo verso la politica, la quale era
tenuta in grande stima da Petrarca, al punto di introdurre nell’uso comune il famoso
detto di Cicerone che quelli che hanno bene curato lo stato avranno un posto in cielo
(De re publica 6.13.13). Ma il perfezionista Petrarca preferiva di gran lunga lo studio e la
scrittura che gli permettevano di raggiungere i suoi obiettivi letterari con pieno successo
e senza compromessi; cosa che sicuramente non gli sarebbe stata possibile nella
disastrata vita politica italiana.® Anche se certamente si doveva sentire lusingato se
qualcuno lo annoverava tra le autorevoli figure politiche del suo tempo, considerandolo
una persona capace di alto impegno politico.™

La poesia e la politica nell’ascesa sociale di Petrarca

Petrarca, com’e noto, disprezzava tutto quello che era troppo comune e abusato:
opinioni, costumi, lingua, opere letterarie. Nell’ambito delle lettere si rivolgeva agli
intenditori e desiderava essere riconosciuto soltanto da loro, disprezzando le opinioni
del ‘volgo’. Come abbiamo gia ricordato sopra, Petrarca si era creato una rete di amici,
corrispondenti e lettori fedeli tra cui era riconosciuta la sua indiscussa autorita. Questa
stessa mentalita elitaria si manifestava anche in campo sociale, nella frequentazione di
persone importanti. Fin dalla giovinezza era riuscito a guadagnarsi ’attenzione e il
favore dei potenti. La fase decisiva della sua carriera fu il suo servizio presso i Colonna.
Il cardinale Giacomo Colonna, di cui Petrarca fu cappellano, gli apri non solo le porte
della biblioteca papale ma anche quelle dei palazzi in cui si decideva la grande politica
internazionale. Questa amicizia gli permise di conoscere personalmente alcuni papi,
cardinali e prelati, farsi apprezzare da loro, stringere amicizie con persone potenti o con
coloro che lo sarebbero presto diventate. Grazie ai Colonna, infine, Petrarca nel 1341
ottenne il privilegio di farsi esaminare dal re Roberto d’Angio e incoronare poeta in
Campidoglio, nonostante il fatto che a quell’epoca la sua opera poetica non contasse piu
di qualche frammento. Si trattava di un puro successo diplomatico, che di poetico aveva

® R. Fulin, ‘Il Petrarca dinanzi alla Signoria di Venezia. Dubbi e ricerche’, in: Petrarca a Venezia, Venezia,
Reale tipografia di Giovanni Cecchini, 1874, pp. 310-327.

7 Le orazioni sono state pubblicate insieme da A. Hortis, Scritti inediti di Francesco Petrarca, Trieste,
Tipografia del Lloyd Austro-Ungarico, 1874.

8 Cfr. Fam. 22.12.4. Le lettere familiari si citano da F. Petrarca, Le familiari, a cura di U. Dotti, Torino,
Nino Aragno, 2004-2009, 4 voll.

° Si veda la menzione della disputa tra Carlo IV e Petrarca a proposito della vita attiva e quella
contemplativa, ivi, 19.1.15.

19 yvi, 22.12.4; Disp. 68. Le lettere disperse si citano da Petrarca, Lettere disperse, a cura di A. Pancheri,
Parma, Guanda, 1994.

50



veramente poco. Il servizio presso i Colonna col tempo gli concesse sempre maggiore
liberta, tanto che Petrarca ebbe il permesso di soggiornare lungamente a Parma, in altre
parti d’Italia e nella sua amata Valchiusa. A 35 anni Petrarca, questo studioso solitario,
orfano di un notaio esiliato, raggiunse autonomia, liberta di movimento, stipendi
provenienti da buoni canonicati, una corona d’alloro e amicizie illustri.

Fino a qui € la storia di successo di un giovane amabile, intelligente ed erudito che
sa autopromuoversi: una storia ammirevole, comunque svoltasi entro i limiti del
possibile e della logica sociale. Ad un certo momento inizia un’altra storia che € invece
piuttosto eccezionale. Quando Petrarca capi che dai Colonna non poteva aspettarsi di
piu, e quando il servizio presso di loro comincio a stargli stretto, nonostante tutta la
liberta di cui pur godeva, li abbandono. Come pretesto utilizzo la salita al potere di Cola
di Rienzo, un nemico mortale dei Colonna. Petrarca decise di appoggiarlo apertamente,
e nel momento in cui dovette prendere posizione, si schiero decisamente al suo fianco
contro i Colonna." L’intenso quanto breve appoggio retorico di Petrarca alle azioni di
Cola & uno dei momenti piu ricordati della politicita di Petrarca, e spesso fraintesi
perché interpretati dalle obsolete posizioni di un certo romanticismo rivoluzionario o
repubblicano, o in termini marxisti, sia nei confronti di Cola che di Petrarca.'

| benefici procuratigli dall’appoggio dei Colonna permettevano a Petrarca di vivere
una vita agiata, politicamente indipendente e priva della necessita di dedicarsi a un
lavoro pratico.” Gia questa condizione era rara nel Trecento, tempo in cui i letterati
erano di solito al servizio di un signore o di un gruppo di potere nelle citta mercantili.

In questo suo status sociale ed economico Petrarca sembrerebbe profondamente
moderno, ma riteniamo che egli, nelle sue ambizioni, volgesse piuttosto lo sguardo al
passato, perseguendo Uimitatio degli antichi, che nelle loro redditizie dimore di
campagna potevano dedicarsi all’otium letterario. Inoltre, nel programma esistenziale di
Petrarca ci fu sicuramente anche LUinfluenza del modello monastico cristiano,
suggeritogli tra l’altro da fratello Gherardo, monaco certosino.

La politica di un privato cittadino
Petrarca si rendeva conto del suo stato privilegiato e cercava di mantenerlo con sapienti
mosse diplomatiche. Quando, ad esempio, rifiuto platealmente il posto di segretario
apostolico,' presento tale rifiuto come segnale di disprezzo nei confronti di Avignone. In
realta fu (anche) un attento calcolo perché, accettando il posto, avrebbe dovuto
rinunciare al suo otium. Per questo motivo Petrarca rifiuto anche le nomine a vescovo e
forse a cardinale, e respinse ’offerta del comune di Firenze di restiturgli i suoi beni
confiscati in cambio di un suo incarico nella locale universita.

Liberato dalle quotidiane cure materiali, Petrarca poteva, senza un vero bisogno,
solo per il proprio compiacimento e per l’ammirazione dei posteri, stringere di propria

" Vedi ’ecloga Divortium in F. Petrarca, Bucolicum carmen, a cura di L. Canali, San Cesario di Lecce, Manni
2005, pp. 143, dove Petrarca rievoca lo stato di spirito del cardinale: ‘Ho accolto forse e nutrito un giovane
nella mia casa educandolo / con i miei insegnamenti perché poi una nuova selva e un nuovo ospite
’avessero ora vecchio e dotto?’ (vv. 112-3). Petrarca risponde: ‘E’ triste cosa un vecchio in servitu. / Il mio
passato di schiavo € alle spalle, morro libero’ (p. 135, vv. 27-28).

12 per la ricchezza di materiali, si rinvia a The Revolution of Cola di Rienzo, a cura di M.E. Cosenza, New
York, Italica Press, 1996. Per la novita di approccio a A. Rehberg, Clientele e fazioni nell’azione politica di
Cola di Rienzo, Roma, Union Printing, 2004.

'3 Sui benefici di Petrarca, vedi Ernest Hatch Wilkins, ‘Petrarch’s Ecclesiastical Career’, in: Idem, Studies in
the Life and Works of Petrarch, Mediaeval Academy of America, Cambridge (MA), 1955, pp. 3-32.

" Vedi Disp. 73; Fam. 13.5; 20.14; Sen. 1.2-4; 2.2.

51



iniziativa rapporti con i piu grandi dei luoghi in cui visse e dell’occidente cristiano. Gia
ai tempi del suo servizio presso i Colonna, Petrarca scrisse a papa Benedetto XIl, a re
Roberto d’Angio, a vari membri della famiglia Colonna. Sono testi che di solito associano
[’omaggio ai destinatari con frammenti di erudizione e di riflessione morale, e
nell’effetto finale dichiarano la lealta nei confronti della politica papale e guelfa
colonnese.

Dopo il ‘divorzio’ dai Colonna e la morte del cardinale Giovanni Colonna, Petrarca
inizia una propria politica personale, questa volta aperta a tutti, anche ai nemici della
parte cui prima apparteneva. Cosi Petrarca, trasferitosi dalla Provenza a Parma, stringe
amicizia con Paganino da Bizzozzero, governatore di Parma per conto dei Visconti, e
probabilmente per suo tramite anche con lo stesso Luchino Visconti. Entra in ottimi
rapporti con Jacopo da Carrara, signore di Padova, che gli procura un beneficio. Di
propria iniziativa scrive a Carlo IV, da qualche anno eletto Re dei Romani, al doge
Andrea Dandolo e alla Repubblica di Genova.™

Degna di attenzione e la disinvoltura di Petrarca nelle sue mosse ed opinioni.
Questa si evidenzia in particolare nel suo rapporto con i regimi repubblicani e con la
patria dei suoi avi, Firenze, con cui entra in contatto nel 1350 grazie a Boccaccio.
Petrarca non manifesta alcuna nostalgia della sua quasi-patria piuttosto, amareggiato
dalle ingiurie, tratta con il governo fiorentino come se fosse un paese straniero, e alla
fine non conclude niente perché Firenze, se gli restituisce i beni confiscati, vuole,
fedele alla sua mentalita mercantile, qualcosa in cambio: il suo coinvolgimento nella
vita della giovane universita, e probabilmente nella propaganda politica del comune.
Invece Petrarca accetta un contratto con la Serenissima, ottenendo una casa da usare in
cambio del lascito della sua biblioteca dopo la sua morte." Petrarca si stabilisce allora
sulla laguna per piu di cinque anni ma, diminuendo l'ossequio del governo nei suoi
confronti, alla fine decide di abbandonare Venezia per Padova.

La soluzione piu gradita a Petrarca era certamente la protezione dei Visconti e dei
Carrara. Invece di contratti scritti con le oligarchie c’erano accordi informali con i
principi, del cui contenuto preciso non siamo a conoscenza; ma € evidente che dovevano
offrire a Petrarca piena liberta di studiare, lavorare, viaggiare dove volesse (anche
presso nemici politici), una casa e forse altri vantaggi materiali. Essi lo veneravano come
ornamento del loro stato, e tutto questo in cambio della sua occasionale collaborazione
come oratore, ambasciatore e autore di importanti lettere. Non solo i romantici
repubblicani dell’Ottocento, ma diversi moderni studiosi sono rimasti talmente
affascinati dalla propaganda fiorentina antimilanese che, anche a distanza di cinque o
sei secoli dai fatti a cui la propaganda e legata, hanno dipinto i Visconti come i peggiori
tiranni e hanno rinfacciato a Petrarca di essere stato il loro cortigiano. Questa etichetta
forse poteva denotare il servizio petrarchesco presso i Colonna, ma € completamente
fuori posto nel rapporto Petrarca-Visconti, non solo per le modalita di questo rapporto

5 per la corrispondenza con ’imperatore vedi F. Petrarca, Lettere all’imperatore, a cura di U. Dotti,
Parma, Diabasis, 2008; J. Spicka, ‘Petrarca e l’impero romano’, in: Lettere italiane, LXIl, 4 (2010), pp. 529-
547. Al doge Dandolo sono destinate le lettere Fam. 11.8; 15.4 e 18.16, ai Genovesi le lettere Fam. 14.5 e
14.6.

'8 Su Petrarca e Firenze vedi E. Fenzi, ‘Tempi e modi di una scelta meditata’, in: G. Frasso, G. Velli, M.
Vitale (a cura di), Petrarca e la Lombardia, Roma-Padova, Antenore, 2005, pp. 221-263; Idem, ‘Ancora sulla
scelta filo-viscontea di Petrarca e su alcune sue strategie testuali delle Familiares’, in: Studi petrarcheschi,
XVII (2004), pp. 61-80; J. Spicka ‘Petrarca e Firenze’, in: Italian Quarterly, XLV, 1 (2008), pp. 51-62.

7 Cfr. M. Zorzi, ‘Un’occasione perduta: la donazione del Petrarca’, in: Idem, La libreria di San Marco. Libri,
lettori, societa nella Venezia dei Dogi, Mondadori, Milano 1987, pp. 9-22.

52



molto aperto, ma anche per il semplice fatto che i Visconti non ebbero alcuna corte
negli anni in cui Petrarca risiedeva a Milano.™

Petrarca, quando parla in generale, dimostra di stimare ben poco i signori e i
sovrani della sua epoca, specialmente se confrontati con gli eroi dell’antichita classica. '
Quando parla pero di figure concrete, si puo vedere una certa ammirazione verso grandi
personaggi patriarcali come Stefano Colonna il Vecchio o l’arcivescovo Giovanni Visconti,
0 una certa benevolenza nei confronti del re francese Giovanni Il il Buono. In genere
Petrarca scrive ai grandi personaggi con il necessario rispetto dovuto al suo inferiore
stato sociale, ma osa spesso esprimere critiche sul loro comportamento, delle volte
anche in tono molto polemico. Questo non succede pero nei primi tempi, ad esempio
nelle lettere al cardinale Colonna, che mostrano assoluto rispetto verso ’atteggiamento
paternalistico del cardinale nei suoi confronti; ma il tono polemico si rafforza dopo
’abbandono dei Colonna (pensiamo alle lettere a Carlo IV o al doge Dandolo). Petrarca
stesso commenta le sue abitudini epistolografiche in questo modo:

Anche questo di lodare i principi & in effetti costume di alcuni e ad esso, talvolta, mi sono
conformato io stesso, non certo per accattivarmi benevolenza ma in ossequio alla verita e per
eccitare la virtu con gli stimoli dell’elogio, de’ quali nulla c’é di piu efficace per spronare un
animo generoso.?

Il pensiero politico

Anche se Petrarca indubbiamente ottenne molti vantaggi dai suoi rapporti con i potenti,
la sua iniziativa di stringere questi rapporti si spiega solo in alcuni casi come una mossa
utilitaristica. Piu spesso, soprattutto per quanto riguarda personaggi cosi illustri come
’imperatore e il doge veneziano, si tratta di una sfida intellettuale e sociale: si rivolge a
loro per misurare la propria autorita di letterato con la loro autorita di politici e per
promuovere le sue personali idee politiche. Parla nelle sue lettere da moralista ed
erudito, rivolge rimproveri che perdo non risultano offensivi, perché sono,
effettivamente, tanto giusti quanto idealistici.

Petrarca, che gravitava attorno ai grandi centri della politica europea,
sicuramente non si aspettava un effetto pratico e immediato dalle sue parole, ma i suoi
non sono nemmeno sproloqui di un sognatore, come pure alcuni studiosi hanno voluto
presentarli. Petrarca agi come un ideologo, non come un consigliere, sapendo quanto
importante fosse introdurre e rafforzare certe idee nei piu alti ambienti politici del

'8 per una ragionevole riconsiderazione dei rapporti di Petrarca con le potenze padane vedi gli interventi di
G. Ferrau, G. Ortalli e G. Varanini nel volume Petrarca politico, Roma, Istituto storico italiano per il Medio
Evo, 2006. L’idea del Petrarca cortigiano comunque continua vivere nella manualistica generale come V.
Kirkham, ‘Petrarch the Courtier: Five Public Speeches’, in: V. Kirkham, A. Maggi (a cura di), Petrarch. A
Critical Guide to the Complete Works, Chicago-London, The University of Chicago Press, 2009, pp. 141-150.
Pil sofisticato € M. Simonetta, Rinascimento segreto. Il mondo del segretario da Petrarca a Machiavelli,
Milano, Franco Angeli, 2004, p. 32: ‘Se Petrarca non fu segretario dei Visconti in senso burocratico, lo fu in
senso filosofico: si dispose [’animo e corpo ad adattare la propria volonta a quelle del suo signore e padrone.
Ci si svela cosi un paradosso della soggettivita non piu medievale ma moderna, che aspira all’assoluta
autonomia intellettuale e simultaneamente leggittima la tirannica auctoritas politica.’

% Vedi F. Petrarca, De viris illustribus Il, a cura di C. Malta, Firenze, Le Lettere, 2007, pp. 22-25; F.
Petrarca, De vita solitaria, in: Idem, Opere latine, a cura di A. Bufano, Torino, UTET, 1987, vol. 1, pp. 456-
479; Sen. 13.2.

2 Sen. 14.1, p. 760. Sull’epistolario petrarchesco dal punto di vista politico vedi D. Bigalli, ‘Petrarca: dal
sentimento alla dottrina politica’, in: Motivi e forme delle Familiari di Francesco Petrarca, a cura di C.
Berra, Cisalpino, Milano, 2003, pp. 99-118.

53



tempo. | frutti possono maturare anche dopo secoli, come infatti accadde. Emblematica
e la sua posizione nei confronti dell’imperatore Carlo IV a cui dice in sostanza questo
(cfr. in specie la Fam. 18.1): io, come poeta, ho adempiuto al mio dovere di richiamarti
alla tua missione. Adesso sei tu che devi misurarti con il tuo compito storico.

Quello che preme a Petrarca sono le sorti dell’ltalia, al cui interno le varie fazioni
lottano senza tregua a danno loro e dell’intera penisola, che perde cosi forza, influenza
e immagine non solo nei confronti della Francia, ma anche dell’Aragona, che sempre piu
si impone nel commercio mediterraneo. Petrarca, dunque, invita sia Carlo IV a
riprendere le redini dell’impero romano, sia le repubbliche marinare a stringere
un’alleanza per il bene dell’ltalia e ristabilire l’egemonia italiana nel Mediterraneo. Nei
suoi piani e inclusa anche la riconquista del Santo Sepolcro. E’ un obiettivo rimasto vivo
anche dopo U'eclissi delle grandi crociate, ma Petrarca lo ripropone in termini del tutto
nuovi: fonde insieme la retorica cristiana con U'imperialismo romano. Implicitamente, la
riconquista del Santo Sepolcro rappresenterebbe quindi soltanto |’aspetto simbolico
della spedizione, mentre il progetto vero e proprio sarebbe quello di sottomettere i
popoli orientali (considerati da Petrarca, sulla scia degli autori classici, pigri, corrotti,
imbelli, ecc.) e far rinascere [’impero romano sotto la guida delle potenze italiane.?

Il sogno conquistatore di Petrarca e incentrato su tre elementi principali.
Innanzitutto c’e il suo cosmopolitismo e la sua capacita di vedere grandi problemi e di
guardare alla politica italiana ed europea con distacco, svincolato da realta locali e da
interessi di parte. In secondo luogo c’e la sua formazione classica e la convinzione che
gli Italiani, in quanto eredi diretti dei Romani, siano destinati, grazie alle loro superiori
virtu, al governo del mondo. Infine, ’attualizzazione della classicita e ’arma culturale
con cui Petrarca combatte la piu grande potenza europea, la Francia, che ha rubato il
papa agli Italiani e ha umiliato la Roma dei martiri. La fortissima e sempiterna polemica
petrarchesca antiavignonese” e antifrancese ha certo il suo lato morale, cioé la critica
della corruzione della curia, ma contiene soprattutto un lato politico-culturale: la
Francia € il paese che oscura |’ltalia; Petrarca ha potuto vedere ad Avignone come gli
italiani siano marginalizzati e umiliati. In questa luce e da riconsiderare il disprezzo di
Petrarca per il medioevo, che non ha soltanto una ragione estetica, ma anche politica,
visto che la Francia culturalmente fondava la sua grandezza sulla propria cultura
medievale, che si era affermata in Europa come alternativa all’antichita romana.

La capacita di Petrarca di superare la sua origine non nobile, intrecciare rapporti
con i grandi e convincerli a prendere in considerazione le sue proposte politiche fu
eccezionale. Oltre alla sua intelligenza sociale e la convincente autopromozione, il suo
successo fu dovuto al propizio momento storico in cui le corti principesche cominciavano
a trasformarsi in centri di cultura: se pochi erano i principi che capivano ’importanza
delle lettere, esiguo era anche il numero dei poeti eminenti, ambiziosi, aperti e
politicamente non legati ad un determinato ambiente. Per questo motivo, Petrarca ha
potuto godere di una grande liberta personale, materiale e di pensiero e, nello stesso

21 Sul concetto petrarchesco dell’Oriente vedi N. Bisaha, ‘Petrarch’s Vision of the Muslim and the Byzantine
East’, in: Speculum, LXXVI (2001), pp. 284-314; J. Spicka, ‘Petrarca e il suo sogno d’Oriente’, in: L. Secchi
Tarugi (a cura di), Oriente e Occidente nel Rinascimento, Firenze, Franco Cesati, 2009, pp. 245-254.

22 per la polemica antifrancese e anticuriale vedi soprattutto F. Petrarca, Sine nomine, a cura di U. Dotti,
Roma-Bari, Laterza, 1974; Rvf. 136-138; ecloghe Pastorum pathos e Grex infectus et suffectus nel
Bucolicum carmen, cit.; F. Petrarca, Contra eum qui maledixit Italie, a cura di M. Berté, Firenze, Le
Lettere, 2005; tra le lettere ai papi si vedano soprtattutto quelle ad Urbano V., le senili 7 e 9.1, e la
dispersa 71.

54



tempo, della stima e dell’attenzione delle élites dei paesi in cui ha vissuto, privilegio
concesso a nessun altro scrittore del suo tempo.

Parole chiave
Petrarca, politica, signoria, intellettuale, Trecento

Jiri Spicka & professore associato di letteratura italiana presso il Dipartimento di studi
romanzi dell’Universita ‘F. Palacky’ di Olomouc, nella Repubblica Ceca. Ha studiato
lingua e letteratura italiana e latina ad Olomouc, ha conseguito il dottorato di ricerca
presso l‘Universita ‘T. G. Masaryk’ di Brno con una tesi sul De remediis di Petrarca.
Petrarca rimane il centro dei suoi interessi di ricerca, concentrata soprattutto sui suoi
dialoghi morali e sugli aspetti politici della sua vita e opera. Spicka si & occupato anche
di letteratura italiana contemporanea e di teatro italiano. Attualmente la sua ricerca
verte su Petrarca, Boccaccio e il dialogo nella letteratura medievale italiana.

Katedra romanistiky FF UP
Krizkovského 10, 77180 Olomouc (Repubblica Ceca)
cortomaltese@seznam.cz

SUMMARY

Petrarch between Literature and Political Power

Francesco Petrarca (Petrarch) was not only an outstanding poet and scholar of his age,
but also an interesting example of a public intellectual ante litteram, at least he
appears to be so from the writings he left to posterity. His works in Latin, in particular,
provide a strong critical commentary on the political issues of his time and about
civilisation and history in general. Petrarch loved to live close to the centers of power
and to maintain good relationships with influential political personalities; nevertheless,
he managed to avoid getting involved in practical political activity or being recruited as
a secretary or courtier. Despite not being of noble birth, he succeeded in being accepted
into the most prestigious social circles and, at the same time, maintained sufficient
independence and freedom to dedicate his time to literature. In his works he tried to
impose ancient Rome as a social model and Roman heroes as exemplars of individual
qualities; he also tried to convince the political powers (especially the Italian maritime
republics and the Roman Emperor) to re-establish Italian dominance, to as great an
extent as possible, within the borders of the Roman Empire. Petrarch sought to quell the
violence of Italian political life and restore the papacy to Rome, with the aim of
opposing French power in Europe.

55



URN:NBN:NL:UI:10-1-114276 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Excelsa monarchia
Alexander the Great in Italian Narrative Poems (14-
16 centuries)

Michele Campopiano

Introduction

Alexander the Great is one of the most popular figures in medieval literature. Several
texts in different medieval literatures have focused on the character of the Macedonian
conqueror. These texts often originate from the tradition of the Greek Alexander
Romance of Pseudo-Callisthenes, one version of which was translated into Latin by the
Neapolitan archpresbyter Leo in the tenth century. From this translation three
narratives were derived, which are known as Historia de preliis J1 (11" century), J2
(beginning of the 12" century), and J3 (1186-1234)." Scholars have dedicated little
attention to the success of the figure of Alexander the Great in medieval and
Renaissance ltaly.? However, numerous prose texts can be found in Italy that are
essentially adaptations of the Historia de preliis,> as well as four heroic poems which
range in origin from the middle of the fourteenth century to the second half of the
sixteenth century. Despite being connected to different periods and contexts, these
texts all share a common feature: they are all redacted in ottava rima.

The ottava is a strophe of eight lines, the first six of which are couplets in rima
alternata (alternate rhyme), with the last two in rima baciata (a rhyming couplet), thus
following the pattern ABABABCC. This metrical scheme became very common in
narrative poetry, also due to the fact that the last two lines in rima baciata give a sense

' The research for this paper was made possible by the project ‘La création d’un mythe d'Alexandre le Grand
dans les littératures européennes (Xle siecle-début XVle siecle)’, funded by the French Agence Nationale de
la Recherche and directed by Prof. C. Gaullier-Bougassas (University of Lille 3). | also would like to thank Dr.
Henry Bainton for his suggestions. See: G. Cary, The medieval Alexander, Cambridge, Cambridge University
Press, 1956; D. Ross, Alexander historiatus. A guide to medieval illustrated Alexander literature, London,
University of London, 1963; M. Liborio (ed.), Alessandro nel Medioevo Occidentale, Milan, Mondadori, 1997;
P. Rinoldi, (2008), ‘La circolazione della materia “alessandrina” in Italia nel Medioevo (coordinate
introduttive)’, Quaderni di studi indo-mediterranei, | (2008), pp. 11-50; M. Campopiano, ‘Parcours de la
légende d’Alexandre en Italie. Réflexions sur la réception italienne de U’Historia de Preliis, recensio J2 (Xlle-
XVe siecles)’ in: C. Gaullier-Bougassas (ed.), L’historiographie médiévale d’Alexandre le Grand, Turnhout,
Brepols, 2011, pp. 65-83 (Alexander Redivivus, 1).

2 A crucial reference is still J. Storost, Studien zur Alexandersage in der dlteren italienischen Literatur,
Halle, 1935. Other scholars are now dedicating attention to this topic, including C. Bologna, G. Borriero, M.
Campopiano, C. M. Leone, Marco Milani, |. Zamuner.

3 Campopiano, ‘Parcours de la légende’, cit.

56



of completeness and a pause in the rhythm of narration, allowing the author to stress
individual episodes of the narrative. It has been suggested that this scheme is a creation
of Boccaccio himself, as he used it in works including Filostrato, Teseida and Ninfale
fiesolano.” The ottava is the metrical scheme for cantari, which are narratives in poetry
originally recited in public spaces, such as at fairs or similar events.” The ottava is also
the metrical scheme adopted by most of the great heroic poems of the late Middle Ages
and the Renaissance, such as Morgante, Orlando Innamorato, Orlando Furioso, and
Gerusalemme liberata. The ottava proved to be a flexible tool for writing narratives in
verses within different intellectual contexts and even within different performance
practices: texts in ottave could also be read aloud in small groups or silently by
individuals. The texts in ottave that focused on Alexander the Great were also conceived
for and within different intellectual contexts which, as it will become clear below,
expressed very different ideological portraits of the Macedonian monarch.

The Istoria di Alessandro Magno by Scolari

The Istoria di Alessandro Magno is the only heroic poem focused on Alexander the Great
written in fourteenth-century Italy. The poem has been transmitted in a single
manuscript written in semi-gothic script.® It is essentially based on the Historia
Alexandri Magni, an epic poem based on the Historia de preliis J3 by Quilichinus de
Spoleto, a poet linked to the court of Frederick Il of Hohenstaufen. The poem was
probably written in Veneto, and completed in 1355 in Treville, near Treviso, by
Domenico Scolari, who belonged to a Florentine family that migrated to the region. This
is affirmed in the last ottava of the poem, and confirmed, according to Concetta Meri
Leone, by a linguistic analysis of the text, which establishes that it is a text from the
Veneto whose language contains Tuscan influences.” The Istoria di Alessandro Magno is
therefore one of the oldest poems to be written in ottave on an epic or heroic subject,
being almost contemporary to Boccaccio’s works or to an early cantare like Fiorio e
Biancifiore.

Scolari’s text cannot be seen as a cantare, although it shares other aspects of the
cantari in addition to the use of the ottava, such as the invocation of the divinity at the
beginning and the reference to an authoritative written source. However, it omits those
references to oral performance that characterize the cantari, such as the call for the
audience’s attention.® Rather, this text should be seen as written for a learned public,
probably for individual reading. This is confirmed by the characteristics of the
manuscript - an illuminated parchment codex written in an elegant semi-gothic script
with pen-flourished initials. The text also includes the Latin verses supposedly engraved

4 P. Beltrami, La metrica italiana, Bologna, Il Mulino, 1991, pp. 92-93; D. Del Corno Branca, L’Orlando
furioso e il romanzo cavalleresco medievae, Firenze, Olschki, 1973; M. Tavoni, Il Quattrocento, Bologna, Il
Mulino, 1992, pp. 105-106; F. Bruni, L’Italiano letterario nella storia, Bologna, Il Mulino, 2007 (2nd edition),
pp. 125-126.

> M. Picone & L. Rubini (eds.), Il cantare italiano fra folklore e letteratura. Atti del convegno
internazionale di Zurigo (Landsmuseum, 23-25 giugno 2005), Firenze, Olschki, 2007.

® Firenze, Biblioteca Nazionale Centrale, ms II.1I. 30.

7 M.C. Leone, ‘La trecentesca Istoria di Alessandro Magno di Domenico Scolari’, in: Il cantare italiano fra
folklore e letteratura., cit., pp. 65-79, pp. 69-74. Concetta Meri Leone has prepared a critical edition of the
text, soon to be published.

8 Idem, pp. 76-77.

57



on the tomb of Alexander, and his genealogy in Latin.’ The political background of the
author may have directly influenced his ideological representation of Alexander the
Great. The Scolari family had been exiled from Florence with other White Guelph
families in 1302 by the Black Guelph party, the latter party being in Florence the one
closest to the papacy and its French allies. In 1355 Emperor Charles IV helped members
of the Scolari family, such as Ciupo degli Scolari, to reacquire the properties that they
had lost in Florence as a result of their exile.” In his manuscript, Scolari follows his
source, Quilichinus, in stressing the role of the empire in the history of mankind and in
the divine plan. The empire of Alexander is placed within the line of succession of the
four empires universally present in history: ‘furono nel mondo quatro gran monarcha/ io
dicho regni inanzi che la fe/ fosse de Christo data per escritto’." With Alexander begins
the domination of the Greeks, to whom the Romans also submitted.' The Romans had
‘gli quori alti e superbi’." The attention given to the submission of the Romans stresses
the fact that the Universal Monarchy plays a role in and of itself, independent from the
creation of a Roman Empire or a specific Roman ‘mission’ in the history of mankind. This
differs deeply from the perspective of the most illustrious of the White Guelph exiles,
Dante Alighieri, who saw Alexander more as a competitor of the Romans in the
foundation of a Universal Monarchy rather than as their predecessor. This vision stresses
the independence of the role of the Universal Monarchy from the role of the Romans and
it is therefore connected with the idea of the translatio imperii, which shows how the
authority of the Roman Empire was transmitted to the Germanic emperors.'™

The divine role of Universal Monarchy is confirmed by the peculiar relationship
which Alexander establishes with God. This is evident in the episode on the arrival of
Alexander in Jerusalem: Scolari affirms that Alexander worships the God of the Universe
(Dio de [’Universo) in the Temple of Jerusalem.” It is also evident after the defeat of
Darius and the ascent of Alexander to the throne of the Persians. Alexander says that
divine power (potenzia divina) has elevated him to this position.'® The Macedonian, who
embodies the authority of the Universal monarchy, also confirms that his mission is
motivated by the necessity to re-establish peace and justice, which fits very well with
the ideology of the pro-imperial party in Italy: ‘Volem che faciam giusticia a chacun/ e
che ve tegnian tutti in ferma pace/ rasione diritta rendano a ognuno/ oservi gli
statuti’." The mystical role of the Monarchy is stressed by the death of Alexander. The
emperor commands that his body shall be embalmed to protect it from corruption: his
corpse is then placed in a golden sarcophagus.' He lived for 32 years and 7 months,
which could remind the reader of the death of Christ, thereby strengthening the

% Florence, Biblioteca Nazionale Centrale II.11.30, ff. 1 r and 7 r. | will refer to the numeration in the
manuscript.

10 | eone, ‘La trecentesca Istoria’, cit., p. 69.

" Florence, Biblioteca Nazionale Centrale, I1.11.30, f. 7 r; See Quilichinus: ‘Post Abrahe legem, qua

circumcisus habetur/ Quattuor in mundo regna fuisse ferunt’; Quilichinus de Spoleto, Historia Alexandri
Magni, W. Kirsch (ed.), Skopje, Univerzitetska Pecatnica, 1971, Prohemium, vv. 1-2.

"2 Florence, Biblioteca Nazionale Centrale, I1.11.30, f. 16 v.

3 Idem.

“ W. Goez,Translatio Imperii. Ein Beitrag zur Geschichte des Geschichtsdenkens und der politischen
Theorien im Mittelalter und in der friihen Neuzeit, Tubingen, Mohr, 1958.

"> Florence, Biblioteca Nazionale Centrale, I1.11.30, f. 18 r .

% Ivi, f. 45 v.

7 Ivi, f. 46 r.

" Jvi, 11.11.30, f. 92 r-v.

58



mystical aspect of his life."
Alexandreida in Rima

The Alexandreida in Rima is another poem in ottave that is focused on Alexander.
Linguistic analysis shows that the text has its origins in central Italy, possibly Umbria.?
The work was probably written in the first half of the fifteenth century and it enjoyed
considerable diffusion until the beginning of the eighteenth century: between 1512 and
1712 it was printed at least 15 or so times.?' It is essentially based on one J3 version of
the Historia de preliis, but includes many episodes that could have been derived from
other sources.? Interestingly enough, the author of the Alexandreida in Rima says that
he composed his poem from the adaptation of a Latin text (vulgarizando el latino del
doctore).” However, this idea can be interpreted as a trope deployed to strengthen the
veracity of his narrative: it must be understood in the general framework of the
characteristics of the genre of cantari, which usually refer to a supposed (but mostly
non-existent) Latin source for their work. The Alexandreida often makes reference to its
source, with expressions such as, ‘se ’autore non mente’ and ‘come il libro spande’.?
The links with this genre are also demonstrated by other elements: predominantly the
use of the ottave, but also the invocations to the saints, to God and to the Virgin Mary
that recur in the poem (Omnipotente dio e la sua matre).” It also makes several
references to oral performance throughout the text by appealing to its auditori. The
author also refers to his work as to a cantare ‘questo cantar mio’.?® Like other cantari,
this text was probably intended to be performed orally in public spaces, in order to
reach a broad audience.”

The representation of Alexander in the text is affected by its intended circulation
among a wider audience, which probably included the lower classes. In the first Canto of
the Alexandreida, the author says that he had never found such a virtuous king to whom
to dedicate a poem.? Alexander reveals his virtues in the different episodes of the
poem. After his victory against Darius, Alexander discovers some people who have been
maimed and imprisoned in a tower by Darius. The Macedonian reveals his compassion in
his treatment of them: ‘de la pietade prese a lachrymare. / Poi gli fece donare oro e
argento/ tanto che ogniuno ricco podia stare’.” Alexander also shows how righteous he
is in ruling the Persian Empire after his conquest: he establishes governors in all the
provinces and castles in order to re-establish justice for all, both the magnates and the
poor (a grandi e a minori).*

¥ Ivi, f. 93 1.

2 A, Wilson Tordi, Alexandreida in Rima: the life and deeds of Alexander the Great in an anonymous Italian
Renaissance poem, New York, Edwin Mellen Press, 2004, pp. 26-28. About the possible identification of the
poet with the author of a reworking of the Fatti d’Enea, see pp. 24-26.

2 lvi, pp. 29-30.

22 For this episode (Canto llI, ottave 72-83): Ivi, pp. 100-103.

2 Ivi, p. 302.

2 Ivi, p. 11.

B Ivi, p. 37.

2 Jvi, p. 38.

7 Ivi, pp. 29-30.

2 Ivi, p. 38.

2 Ivi, pp. 168-169.

% Jvi, p. 178. On this topic, see also; C. Bologna, ‘La generosita cavalleresca di Alessandro Magno’,
L’immagine riflessa, 12 (1989), pp. 367-404

59



This seems to suggest a ‘demagogic’ monarch who was able to re-establish justice
for all social classes: this would suit the feelings of the wide-ranging audiences of the
cantare. Alexander is even revealed as having some similarities with popular saints.
After his death, Ptolemy covered his body with an unguent, ensuring that his corpse
remained intact.' An example of the incorruptibility of a saint’s body is that of Saint
Ubald, bishop of Gubbio, who is preserved in that city, and the audience is reminded of
this at the beginning of the Alexandreida. Given this reference in the Alexandreida, it is
very possible that the text originated in this city.*> The ideological model it represents
fits the mutating political situation in Italy between the fourteenth and fifteenth
centuries, when the ancient city-republics were being replaced by principalities that
increasingly marginalized ‘popular’ (although usually limited to upper and middle
classes) participation in favour of policymaking. Hopes for justice and political change in
general had to be put in the hands of a possibly ‘righteous’ prince.

The Triompho Magno

We have to wait another hundred years to find a new heroic poem in ottave that is
focused on Alexander the Great: the Triompho Magno by Domenico Falugio, published in
1521.% Falugio was a Tuscan poet, originally from Incisa-Val d’Arno, who was crowned
poeta laureato by Pope Leo X and Pietro Bembo in recognition of his poem about the
Macedonian.** In contrast to Scolari’s poem and to the Alexandreida, the material of
which goes back to the Romanesque matter of the Greek Alexander Romance, Falugio
essentially based his work on that of Quintus Curtius Rufus, a Roman historian who had
increasingly been causing a stir in humanistic circles since Petrarch.® However, Falugio
also referred to other sources. He particularly complained about the fact that Curtius
Rufus’s work had reached him incomplete and that it lacked any information about the
birth of Alexander.* Falugio solves the problem by going back to the most well-known
materials on Alexander the Great, those which had their origins in the Greek Alexander
Romance, particularly the Historia de preliis. This provided the writer with the chance
to insert fantastical and wonderful elements into the work, in particular attributing the
paternity of Alexander to Nectanebo, the last Pharaoh to whom necromantic powers
were attributed: ‘Et non fu mai dal ponente al levanter/ Homo si divo che costui il
passava/ Philosopho et astrologo prestante’.’” Grotesque and fantastical elements
permeate the poem, as we can see in the description of the troops that help Darius in
his final war against the Macedonian. Here, for example, are the ranks of the Khan of
Tartary (Can de Tarteria):

Et have seco dieci mila almeno
Ch’aven un ochio nel mezo del pecto
Et hanno can silvestri sanza freno

Et cantan di et nocte per dispecto
Pirreo mi dice nel suo canto ameno

3" Wilson Tordi, Alexandreida in Rima, cit., p. 300.

2 1vi, p. 1.

3 D. Falugio, Triompho Magno, Impressum Romae per Marcellum Silber dictus Franck, 1521. A modern
edition and commentary of this work will be soon provided by our research team.

34 Storost, Studien, cit., pp. 231-234.

5 E. Fenzi, Saggi Petrarcheschi, Fiesole, Cadmo, 2003, pp. 409-410.

% Falugio, Triompho magno, cit., f. A2 r.

7 Ibidem.

60



Che ve n’era anco con un pié soletto
Et come el grillo van saltabeccando
Et l’'un addosso all’altro aggraticciando.®

The presence of these fantastical and grotesque elements and the use of the ottava link
the text with poems on chivalric matter from late medieval and Renaissance Italy, such
as the famous Morgante of Luigi Pulci, the Orlando innamorato by Boiardo and the
Orlando Furioso by Ludovico Ariosto. With many of these texts (and with the already
mentioned cantari) the Triompho Magno shares another feature, the supposed use of an
historical source: for example, Boiardo says he uses the vera istoria di Turpin, hidden by
Turpin himself,* while Falugio mentions Pirreo, a fictional source, which could be the
same Pirreo as mentioned as a Macedonian officer in the text.* There are also several
mentions of characters that belonged to the matiére de France, the legends connected
to Charlemagne and his paladins: Nectanebo is compared to Malagigi, a warrior sorcerer
mentioned in the Orlando Innamorato, the Orlando Furioso and the Morgante.*' As in
these poems, the narrative is fragmented into a series of adventurous and fantastic
episodes. The grotesque and fantastic elements are particularly reminiscent of the
Morgante by Pulci. A striking example of this is the meeting of Alexander with the giant
Ulivante in the Arborea forest (an episode which is not in the Alexander Romance and,
of course, is not in Curtius Rufus’s history). The giant is defeated by the Macedonian and
becomes his faithful friend and ally,* just as Morgante, a central figure in Pulci’s poem,
is converted by Roland and becomes his devoted companion: the comparison between
the two giants is evoked by the author himself, who says that Ulivante was buried by
Alexandre in a tomb where Roland put Morgante.*

Therefore, the Triompho Magno appears to be related to a genre of poems in
ottave which, rather than circulating in the hands of the canterini to be performed for
wide-ranging audiences, were created for the court of late medieval and Renaissance
Italy, where such poems constituted both an object of divertissement and also a
representation of the aristocratic ideals of courtesy that were relevant then. These
poems revive aspects and forms of the traditions of the cantari, particularly the use of
the ottava, but they are written for a more learned and socially select audience.* The
Orlando Innamorato was written for the Estensi court and the Morgante for the Medici
one. Falugio dedicates his work to Ippolito de’ Medici. Its circulation within the circles
of the Medici papacy can be connected to the ideological representation of the
Macedonian. From the first ottava, Falugio presents Alexander as a model monarch and
military leader with virtu, alta excellentia, gloria, an excelsa monarchia, somma
prudentia and peritia.” Falugio suggests that a lord loved by his subjects must possess
virtu, prudenza et gentileza® and Alexander was indeed noble, wise and prudent.

Bvi, f.G1r.

% M. M. Boiardo, Orlando Innamorato, 2 Voll., R. Bruscagli (ed.), Torino, Giulio Einaudi, p. 7.

“Ostorost, Studien, cit., p. 237.

“! Falugio, Triompho magno, cit., f. A4r.

i, f.C3r-C4v.

“vi,f.R2r.

“ M. Beer, Romanzi di cavalleria. Il Furioso e il romanzo italiano del primo cinquecento, Bulzoni, Roma,
1987; S. Jossa, La fondazione di un genere: il poema eroico tra Ariosto e Tasso, Roma, Carocci, 2002, pp.
67-104.

“ Falugio, Triompho Magno, cit., f. A2 r.

“vi, f.B2r.

T lvi, f. C4r.

61



Falugio stresses Alexander’s desire for universal power, which is represented by a
griffon who keeps in his claws a T-O mappa mundi painted in his tent.”® Rather than
being corrupted by the Orient, as has been stressed by several authors (notably
Petrarch), Alexander becomes its ruler. The virtues of Alexander conflict with the
grotesque representation of the barbarian hordes who fight on the side of Darius.* The
ideological representation of Alexander therefore has a dual role: on the one hand to
stress the virtues of good government by a righteous prince - relevant in a work written
by a Tuscan writer for a Medici cardinal under the auspices of a Medici pope. On the
other hand, the emphasis on the clash with the Orient could possibly, especially in papal
Rome, evoke thoughts of the rising challenge of the Ottoman Empire. Interestingly
enough, a work published some years later (1528) by another great writer linked to the
papal court, Baldassare Castiglione, stressed the parallel between a possible crusade
against the Muslim ‘danger’ and the conquests of Alexander, which were considered to
bring civilization to a barbarian people.*

The anonymous sixteenth-century Alexander poem
Another remarkable work which centres on the deeds of the Macedonian is an
anonymous poem transmitted in the manuscript San Martino ai Monti 10 at the Biblioteca
Nazionale Centrale in Rome. Through an analysis of the watermarks we can see that the
manuscript probably dates to the 1560s or 1570s.”' The language does not show evident
Roman influence: rather, it is definitely based on classic Italian lyric examples of Tuscan
ascendency, according to the models that also imposed themselves on the production of
epics in the sixteenth century.’> We can view the recommendations of Pietro Bembo in
the Prose della volgar lingua, published in 1525, as following the models of the
Trecento, in particular Petrarch for poetry and Boccacio for prose.”® The poem, in
ottave and divided into canti, has attracted little attention from the historians of
literature.> The main historical source for this poem is Quintus Curtius Rufus, but the
poem actually has a very weak relationship with this text, limited to the borrowing of a
few names and main events, such as the siege of Tyros, which is central to the poem.
Compared to Falugio’s work, this poem should be seen as another point in the
evolution of the heroic poems of Renaissance Italy, where the heritage of the medieval
chivalric romances encounters renewed influence from the ancient epic. This evolution
is theorized by the literati of the time. In his Discorsi, Giovan Battista Giraldi Cinzio, a
functionary of the Estensi Court, compares the Greek and Roman singing of the deeds of
heroes at their banquets with the collective reading of chivalric poems in the Italian
courts.” The sixteenth century saw an increasing difference between the high epic and
works of popular consumption, particularly after the publication of Ariosto’s Orlando
furioso. Giraldi, for example, criticizes the Morgante because it tells ‘piuttosto cose da
burla’.> This differentiation is evident in the poem of San Martino ai Monti, with its lyric

“® Ibidem.

49 R. Morosini, ‘Alexander the Great in Italian Literature of the Middle Ages’ in: D. Zuwyya (ed.), A
Companion to Alexander Literature in the Middle Ages, Leiden, Brill, 2011, pp. 329-364.

%0 B, Castiglione, Il Libro del Cortegiano, Torino, Utet, 1981, IV, XXXviI-XXxVIll.

3" We can look, for example, at watermarks in nos. 42381, 42383 42384, of the Piccard archive.

52 p, Trovato, Il primo Cinquecento, Bologna, Il Mulino, 1994, pp. 131-132; Storost, Studien, cit., p. 293.

3 p, Bembo, Prose della Volgar Lingua, Venezia, G. Tacuino, 1525.

% | am currently preparing a critical edition and commentary of this text, due to be published soon.

5 G. B. Giraldi Cinzio, Discorsi, 1554, p. 5; see also Jossa, La fondazione, cit., pp. 25-65.

5% Beer, Romanzi di Cavalleria, cit., p. 215.

62



style and its moderation of the use of fantastic elements, which all show its adherence
to the ‘high’ style of epic.

The character of Alexander is also adapted to the lyric tone of the poem. He falls
in love with Palmira, a woman who has ‘piu che di mortale/ sembianza di bellezze alme,
e divine’.” This is also reminiscent of the evolution of chivalric poems in the sixteenth
century: in the Orlando furioso by Ludovico Ariosto, Roland falls in love with Angelica
and he becomes enraged when she falls in love with the young Saracen Medoro.’® In any
case, Alexander is very conscious of his political purposes, which also include
vengeance. In the speech he makes in the first canto he says that his first exploits are
the result of blood and long labour (col sangue, e con si lunghi affanni).” His conquests
represent a universal mission: ‘Gia i nostri acquisti [’universo aspetta/ che non corriamo
a soggiogarlo in fretta’.®® Asia is his enemy (nemica a noi da primi anni).®' This clear
perception of a conflict with the ‘Orient’ evokes the idea of the Ottoman menace in the
Mediterranean. It is remarkable, for example, that the poem mentions some characters
of Hungarian origins; Hungary had been an historical enemy of the Ottoman expansion
(Buda fell to the Turks in 1541).

The fact that Alexander is also portrayed as in love, as we have seen, does not
represent a handicap for using him as the model of a good prince. Political and
philosophical thought in sixteenth-century Italy emphasized the importance of love as a
nexus binding together human society,® as exemplified in the Asolani by Bembo and the
Cortegiano by Castiglione, in which love is called ‘dolcissimo vinculo del mondo’,® This
school of political thought stresses the sociability of man and the importance of
interpersonal relationships in ruling human society.® For this reason, social and political
thought also emphasized the importance of manners in human relationships, as in the
Galateo by della Casa.®® This representation of Alexander could, therefore, easily evolve
to offer a model for the civilized and well-mannered prince or courtier of the late
sixteenth century.

Conclusions

The representations of Alexander in the poems reflect the different contexts of these
works: the different discourses of genre in which the ottava are used are related to the
different ideological perspectives of the works. Scolari adapts a Latin work which inserts
the deeds of Alexander the Great into the perspective of universal history according to a
pro-imperial ideology which represents the mission of the empire as universal. The
Alexandreida in Rima depicts Alexander as a prince able to bring justice to all social
groups, which is connected to the political developments of Late Medieval Italy when

57 Rome, Biblioteca Nazionale Centrale San Martino ai Monti 10, fol. 99 v. | will refer to the numeration in
the manuscript.

58 L. Ariosto, Orlando Furioso, Torino, Einaudi, 1966, canto XIX; Trovato, Il primo Cinquecento, cit., pp.
131-132.

% Rome, Biblioteca Nazionale Centrale San Martino ai Monti 10, fol. 6 r.

O Jvi, f.6r-7r.

" Ivi, f. 6 r-v.

62 E. Garin, L’'umanesimo italiano, Roma-Bari, Laterza, 1994, pp. 146-148.

8 | Libro del Cortigiano, IV, LXX, p. 357.

 A. Villa, Istruire e rappresentare Isabella d’Este: Il libro de natura de amore di Mario Equicola, Lucca,
Pacini Fazzi, 2006; D. Kent, Friendship, Love, and Trust in Renaissance Florence, Cambridge, Massachusetts,
Harvard University Press, 2009.

8 Garin, L’umanesimo italiano, cit., pp. 193-196.

63



the birth of Signorie and principalities and the disempowerment of the middle classes
took place. Falugio celebrates the figure of the good prince in a society in which the
Italian dynasties are assuming a leading role in the development of cultural, and even
religious, life. The representation of a conflict between Alexander and the ‘Orient’ is
reminiscent of the papal conflict with the expanding Ottoman Empire. This may explain
the continuity of the success of Alexander the Great in Roman milieux, which is
confirmed by the anonymous poem in the manuscript at the Biblioteca Nazionale
Centrale in Rome.

The figure of Alexander is adapted to different narrative genres based on the use
of ottava. The narrative nature of these works explains the continuity of the use of the
ottava, which, as we have seen in our introduction, offers a useful structure for
narration. The ottava has been shown to be a flexible tool for composing narrative
poems for different audiences, in different times and with different performance
practices. This gives the ottava the possibility of being adapted for different works, and
makes it a fundamental tool in narrative poetry throughout centuries of Italian
literature. However, despite the dialogue among these different genres, the Italian
heroic poems in ottave have been shown to have circulated in different intellectual
milieux and historical contexts. The figure of Alexander the Great maintains its symbolic
capital for different social groups, ranging from the urban patriciates and nobility which
supported the pro-imperial faction to the disempowered middle classes which listened
to the cantari, to the 16" century Renaissance courts. The narrative of the life and
deeds of Alexander the Great is also expressed in the same metrical tool, the ottava,
because of its narrative power. However, the transfer across different groups of
producers/consumers of these narratives entails the move across different narrative
genres, which respond to the different ideological expectations of these social groups.

64



Key words
Narrative poems, ottava rima, Alexander the Great

Michele Campopiano studied at the University of Pisa and at the Scuola Normale of Pisa
under the supervision of Marco Tangheroni and Armando Petrucci. He is currently
Lecturer in Medieval Latin Literature at the University of York, United Kingdom. He is a
member of the research team ‘La création d’un mythe d'Alexandre le Grand dans les
littératures européennes (Xle siecle-début XVle siecle)’. He is also a member of the
Centre for Medieval Literature (York-Odense). He is also working with Guy Geltner
(University of Amsterdam) on the research project Cultural Memory and Identity in the
Late Middle Ages: the Franciscans of Mount Zion in Jerusalem and the Representation of
the Holy Land (1333-1516) funded by the Nederlandse Organisatie voor het
Wetenschappelijk Onderzoek (NWO).

University of York - Center for Medieval Studies
King’s Manor

York, YO1 7EP (UK)
michele.campopiano®@york.ac.uk

RIASSUNTO

Excelsa monarchia

Alessandro Magno nei poemi narrativi italiani (secoli XIV-XVI)

Alessandro Magno, probabilmente la piu popolare figura di monarca nell’Europa
medievale, e anche la figura centrale di quattro poemi in ottava rima, uno schema
metrico usato in Italia dal XIV secolo per la composizione di poemi narrativi. Questi
poemi sono basati su fonti diverse, da Quilichino da Spoleto a Curzio Rufo. Questo
articolo mostra come gli autori di questi poemi diedero rappresentazioni differenti di un
monarca mostrato in ogni caso come esemplare. La figura di Alessandro € adattata a
differenti generi narrativi basati sull’ottava, rivolti a un pubblico differente. Differenze
di genere si traducono in differenti rappresentazioni ideologiche della figura di
Alessandro Magno che e modificata a secondo dei diversi contesti politico-sociali.

65



e

URN:NBN:NL:UI:10-1-114277 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

La rappresentazione del potere cortigiano nel
Marescalco di Pietro Aretino’

Andrea Polegato

Pietro Aretino (1492-1556), commediografo, autore satirico e poeta, venerato e temuto
da papi e imperatori, scrive Il Marescalco nel 1526-27, a cavallo tra la deludente
esperienza alla corte papale e il lungo (e fortunato) periodo veneziano. Giocando,
infatti, sulla presunta sodomia del protagonista e sulle opinioni comuni a proposito del
matrimonio e delle donne, Aretino sviluppa una satira feroce contro le corti dell’epoca
(non solo quella mantovana, come dimostreremo) e contemporaneamente un panegirico
di Venezia e della sua aristocrazia. Ricostruendo il meccanismo di funzionamento
dell’ironia nella commedia, il presente articolo intende far emergere la personalissima
critica dell’autore del Marescalco al potere cortigiano.

Pietro Aretino tra Roma e Venezia

Aretino nasce ad Arezzo e si trasferisce a Roma nel 1517, dove si procura fama e
successo come autore di ‘pasquinate’, poemetti satirici scritti sulla base di anonime
proteste contro la Curia.? Il successore di Leone X al soglio di Pietro, Adriano VI, si
mostra meno tollerante della spregiudicatezza di Aretino. Per questa ragione il
commediografo & costretto a lasciare Roma per poi ritornare solo con l'elezione di
Clemente VIl (1523). Tuttavia, la sua intemperanza gli procura grandi nemici che
giungono persino ad attentare alla sua vita. A questo si aggiunge il clamore suscitato
dalla pubblicazione dei sedici Sonetti lussuriosi che lo costringe a lasciare Roma
definitivamente. Nell’ottobre 1525, passa pertanto a servizio del condottiero Giovanni
delle Bande Nere, fino alla morte di quest’ultimo (30 novembre 1526). Successivamente,
dal dicembre 1526 al marzo 1527, Aretino soggiorna a Mantova presso ’allora marchese
Federigo Gonzaga (poi Duca, a partire dal 1530); li compone la prima versione della

! Le idee contenute in questo articolo sono la rielaborazione di due comunicazioni orali: la prima dal titolo
‘L’ironia del Marescalco tra omosessualita e potere’ presentata in occasione del Graduate Student
Organization Colloquium, il 12 Maggio 2007 e ospitato dall’Universita di Chicago; il secondo dal titolo
‘Sexuality and Education in Pietro Aretino’s Comedy The Stablemaster (Il Marescalco)’ per il XVI° Annual
Newberry Library Center for Renaissance Studies Graduate Student Organization Colloquium, avvenuto il 23
Gennaio 2009 presso la Newberry Library, sempre a Chicago. Desidero ringraziare il professor Massimo
Scalabrini dell’Indiana University, che mi ha introdotto allo studio di questo argomento, e il professor Justin
Steinberg dell’Universita di Chicago, che mi ha suggerito di insistere sull’ambiguita con cui Aretino dipinge
la sessualita del protagonista della commedia.

2 Cfr. G. Ferroni, ‘Pietro Aretino e le corti’, in: Pietro Aretino nel cinquecentenario della nascita. Atti del
Convegno di Roma - Viterbo - Arezzo - Toronto - Los Angeles, Roma, Salerno, 1995, vol. |, p. 24.

66



commedia Il Marescalco.? Si trasferisce infine a Venezia dove, libero da ogni servitl
cortigiana, pubblica il Marescalco e la Cortigiana, commedia scritta durante il
tumultuoso periodo romano, nel 1534.* Come osserva Larivaille, non deve essere stato
per caso se Aretino sceglie di pubblicare la Cortigiana per seconda, presentando
quest’ultima le corti e i Signori in toni decisamente piu irriverenti di quelli usati nel
Marescalco.” La nuova vita che Aretino intraprende a Venezia si ripercuote, infatti,
anche sulle proprie scelte letterarie. In cerca di un pubblico piu internazionale torna
alla commedia solo nel 1542, facendosi conoscere e apprezzare grazie a lavori di altro
genere, quali: i Ragionamenti, un rovesciamento dissacrante del Cortegiano; una lunga
serie di scritti religiosi e agiografici, con i quali Aretino cerca di ‘conferire alla propria
vita un’onorabilita di buona lega’; e le Lettere, la cui elaborazione del tutto originale
innalza ’autore a ‘secretario del mondo’.®

Sinossi e particolarita della commedia

La commedia del Marescalco si apre con ’apparente elogio del Principe e il parallelo
biasimo del marescalco, cortigiano e risaputo omosessuale, che crede di dover sposare
per ordine del proprio Signore, il duca di Mantova, una bella fanciulla dalla dote
cospicua. Recita UIstrione al quale il prologo e affidato:

il magnanimo Duca di Mantova, essempio di bonta e di liberalita del nostro pessimo secolo,
avendo un marescalco ritroso con le donne, come gli usurai con lo spendere, gli ordina una burla,
per via de la quale gli fa tor moglie con nome di quattro milia scudi di dota, e strascinatolo in
casa del gentilissimo Conte Nicola, albergo di vertu e rifugio de i vertuosi, sposa per forza un
fanciullo che da fanciulla era vestito. E scopertosi lo inganno, il valente uomo ne ha piu
allegrezza nel trovarlo maschio che non ebbe dolore credendolo femina. Ora se si pecca
mortalmente a non dare un cavallo a quel venerabile castrone, che non ha paura dessere un
cujum pecus [...].” (Prologo)

In un solo paragrafo, Aretino concentra tutti gli elementi della commedia che vuole
rappresentare: la sessualita del protagonista; la beffa ordita dal Duca sotto forma di
matrimonio; ’agnizione finale; e ’ambientazione cortigiana. Alla sessualita del

3 Purtroppo questa prima versione del Marescalco & andata perduta e il testo in nostro possesso & quello
rimaneggiato da Aretino in occasione della sua pubblicazione a Venezia nel 1534. Sulla datazione del
Marescalco e i problemi relativi alla prima e seconda versione si veda P. Aretino, Il Marescalco, in: Teatro, a
cura di Rabitti, Boccia & Garavelli, tomo Il, Roma, Salerno, 2010, pp. 11-21 e G. Da Pozzo, ‘L’Aretino, il
“Marescalco”, e i cavalli’, in: Medioevo e Rinascimento veneto, con altri studi in onore di Lino Lazzarini, a
cura di A. Limentani, Padova, Antenore, 1979, pp. 148-151. Da Pozzo ricostruisce anche il contesto storico
della commedia dell’Aretino, compreso ’atteggiamento ambiguo del Gonzaga nei confronti di Giovanni delle
Bande Nere (ivi, pp. 146-147).

4 Secondo Larivaille la prima edizione del Marescalco, benché datata ‘del mese di febraro’ 1533, & stata in
realta pubblicata nel febbraio dell’anno successivo, pochi mesi prima della Cortigiana. Aretino, Il
Marescalco, cit., p. 11.

5 Ivi, p. 15

® Ivi, pp. 14-15. Per un approfondimento sulla vita e le opere di Aretino si rimanda a: P. Larivaille, Pietro
Aretino fra rinascimento e manierismo, Bulzoni, Roma, 1980; per la sua produzione teatrale, M. Baratto,
‘Commedie di Pietro Aretino’, in: Idem, Tre saggi sul teatro, Venezia, Neri Pozza, 1964, pp. 69-155. Il
rapporto tra Aretino e le Corti italiane € invece discusso da Ferroni, ‘Pietro Aretino e le corti’, cit., pp. 23-
48.

7 Inoltre, i riferimenti al testo della commedia, tratti dall’edizione critica della gia citata Salerno Editrice,
saranno indicati in parentesi con l’atto in numeri romani e in numeri arabi la scena e il paragrafo
(quest’ultimo secondo la divisione proposta da Petrocchi, edizione Mondadori, e accolta nell’edizione della
Salerno).

67



protagonista si allude ripetutamene: (1) nel rapporto con le donne, ‘ritroso con le
donne, come gli usurai con lo spendere’ (2) nell’adesione contro voglia prima all’ordine
del Duca, ‘sposa per forza’, e poi al sollievo provato nello scoprire la vera identita della
sposa; e (3) negli appellativi dati al Marescalco, ‘venerabile castrone’, ‘cujum pecus’,
ovvero bestione, e lo stesso ‘marescalco’, non un nome proprio (con cui al contrario
molti altri personaggi sono identificati, per esempio: Giannicco, Carlo, Ambrogio, ecc.)
ma la sua professione, stalliere di corte, dedito ai cavalli e alle bestie. In posizione
almeno apparentemente antitetica al Marescalco, viene omaggiato il Duca di Mantova:
‘esempio di bonta e di liberalita del nostro pessimo secolo’. Ma anche tale omaggio si
presenta ambiguo: non e infatti chiaro se il Duca con il suo esempio confermi il ‘pessimo
secolo’ o piuttosto ne rappresenti ’eccezione.® Infine, il tema del matrimonio &
presentato in una prospettiva meramente economica, e quindi comica: ‘moglie con
nome di quattro mila scudi di dota’.

L’agnizione, la sodomia, e la discussione su vantaggi e svantaggi del matrimonio
costituiscono dei topoi tradizionali della commedia rinascimentale, ma nell’opera di
Aretino essi vengono ‘svuotati’.’ Innanzitutto, il pubblico viene informato da subito della
sorpresa finale che attende il Marescalco che si ritrova sposato ad ‘un fanciullo, che da
fanciulla era vestito’. L’agnizione non potra piu essere svelata nel corso della narrazione
privando cosi la commedia di uno degli espedienti piu efficaci che ne ravvivano di solito
lo svolgimento diegetico.” Tale scelta ha una duplice funzione. Da un lato, sembra
confermare le illazioni dell’Istrione sulle preferenze sessuali del protagonista il quale,
per U’appunto, scoperta la vera identita della sposa ‘ha piu allegrezza nel trovarlo
maschio’ che nel trovarlo ‘femina’. Dall’altro, permette di spostare ’attenzione del
pubblico dalla ‘ritrosia’ del Marescalco ad assecondare ’ordine del Duca ai tentativi per
convincerlo da parte degli altri cortigiani. Questi ultimi, al contrario del pubblico, sono
gli unici a non conoscere davvero la natura burlesca dello sposalizio."" Un’ultima
particolarita della commedia € che la vicenda, pur coinvolgendo personaggi e ambienti
cortigiani, si consuma in citta, all’ombra dal ‘Castello’ e dal suo ‘Signore’: né la corte,

8 |’ambiguita dell’omaggio al Signore di Mantova si ripresenta anche all’interno della commedia. Il
cortigiano Ambrogio commentando |’opinione positiva che Jacopo, altro cortigiano, ha di Federico Gonzaga,
sembra essere concorde: ‘tu parli da savio, ma non sarebbe di Gonzaga, se non fosse buono, umano e
liberale’ (Ill, 9). Tuttavia, i due avevano affermato in precedenza: Ambrogio, ‘Sempre i signori fanno bene a
chi no ’l merita, o a chi no ’l conosce’; Jacopo, ‘I signori fanno de le altre cose piu triste’ (I, 3). La
contraddizione € evidente e finisce per sminuire i loro elogi. Inoltre, nella scena precedente Ambrogio in un
soliloquio si scaglia contro le corti e i suoi padroni (lll, 8, 1).

® Sul matrimonio, questione ampiamente dibattuta nel corso del Rinascimento, si veda, R. Leushuis, Le
mariage et [’‘amitié courtoise’ dans le dialogue et le récit bref de la Renaissance, Firenze, Olschki, 2003,
p. 48 e nel caso specifico del Marescalco M. Sherberg, ‘Il potere e il piacere: la sodomia del Marescalco’ in:
La rappresentazione dell’altro nei testi del ‘500, a cura di S. Zatti, Lucca, Pacini Fazzi, 1998, pp. 102-103.
% Nel mancato sfruttamento dell’agnizione Ferroni vede una ‘continua svalutazione [..] svuotamento e
rovesciamento’ del meccanismo comico, G. Ferroni, ‘La costrizione al teatro: il Marescalco’, in: Idem, Le
voci dell’Istrione. Pietro Aretino e la dissoluzione del teatro, Napoli, Liguori, pp. 71-72, nota 1.

" Tra i personaggi che partecipano direttamente al dramma del protagonista, solo Giannicco, il garzone del
Marescalco, e Ambrogio sembrano avere una qualche percezione che il matrimonio sia in realta una burla,
pur non sapendolo per certo: per il primo (ll, 4) e (lll, 3, 1); e per il secondo (lll, 9, 1). Non a caso,
Giannicco e Ambrogio si differenziano dagli altri personaggi in scena: il primo, intelligente quanto
impertinente, si prende gioco del Pedante, ordendo ai suoi danni una beffa nella beffa (Il, 1 e 2); il secondo
e Uunico tra i cortigiani ad esprimersi contro Uordine del Duca denigrando il matrimonio e le mogli e
tessendo ’elogio di Venezia (V, 2).

68



intesa come luogo fisico, né il Duca compaiono mai."” Tutti questi elementi giocano un
ruolo importante nella definizione del potere cortigiano e sono tra loro collegati.
Partiamo pertanto dall’analisi della sessualita del protagonista.

Le allusioni alla sessualita del Marescalco

L’Istrione apostrofa il Marescalco con epiteti bestiali, comunemente attribuiti ai
sodomiti, che precisano il senso della ritrosia del protagonista nei confronti delle
donne.”™ Il pubblico & infatti indotto a ritenere il Marescalco un sodomita e questa
diventa la ragione apparente della sua riluttanza al matrimonio come della beffa stessa.
Anche gli altri protagonisti della commedia condividono questa opinione, associando
spesso il Marescalco alle bestie. Il suo garzone, per esempio, dice: ‘(p)ure si dice che voi
siete una bestia, padrone, a non tor (moglie)’ (lll, 3); e cosi, Messer Jacopo, che
riferendosi alla cocciutaggine del Marescalco nel rifiutare ’ordine del Duca, commenta:
‘che bestiaccia! Mi par cosi vedere che questa pratica lo fara cacciare in malora’ (I, 2).
La Balia, unico protagonista femminile dell’opera, descrivendogli un sogno in cui un
uomo molesta un uccello, lo interpreta cosi: ‘(l)’uccellino che cantava € il tuo ragazzo
(Giannicco), che dolcemente ti ragionava de la moglie, l'uomo bestiale sei tu’, per poi
esortarlo ad abbandonare le sue ‘gioventudini’ (I, 6). Questi passaggi, che fornisco a
puro titolo di esempio, sottolineano come tutti alludano alle pratiche sessuali del
Marescalco e che pertanto quest’ultime siano viste come la vera causa della sua ritrosia.
Tuttavia, a ben vedere, non c’e un solo passo della commedia dal quale si possa inferire
con sicurezza che il Marescalco sia effettivamente un sodomita.™ Inoltre, nessun
personaggio, tranne forse la Balia, sembra davvero interessato alla questione, tant’e
vero che né la sua cocciutaggine né una sua ambigua quanto maldestra ammissione ad
un passo d’altare (5, 10, 3) impediscono la celebrazione della cerimonia nuziale voluta
dal Signore. Per questa ragione, il centro dell’azione non & tanto la sessualita del
Marescalco, che resta indeterminata e ininfluente, quanto la campagna di convincimento
perseguita con altrettanta cocciutaggine dagli altri personaggi affinché egli assecondi il
volere del Signore di Mantova. Da questi tentativi emerge, infatti, la natura del potere
che il Duca esercita su tutti i cortigiani.”

Il rapporto tra cortigiani e la natura del potere del Duca

Nonostante la risaputa bestialita del Marescalco, tutti i cortigiani si prodigano per
convincerlo a sposarsi. Essi giustificano questi sforzi in nome dell’amore e dell’amicizia
che dicono di nutrire nei suoi confronti. Tra questi i piu attivi sono il Conte e il
Cavaliere, i quali piu volte affrontano il protagonista:

12 Ci sono solo tre occorrenze nella commedia in cui alcuni personaggi accennano al Castello come luogo al
di fuori della scena (ll, 8; I, 5; 1lI, 9).

3 Sulle connotazioni bestiali della sodomia nel Cinquecento e non solo si veda Sherberg, ‘Il potere e il
piacere’, cit., p. 109, nota 6. Per quanto riguarda la percezione della sodomia a Venezia, citta in cui Il
Marescalco viene pubblicato, si rimanda a G. Ruggiero, The Boundaries of Eros: Sex Crime and Sexuality in
Renaissance Venice, New York-Oxford, Oxford University Press, 1985, pp. 109-145.

4 Come osserva Sherberg, persino sulla sua ‘ritrosia con le donne’, con cui UIstrione lo presenta per la
prima volta al pubblico, il Marescalco dimostra in realta di avere invise le mogli (I, 2, 2 e lll, 5, 1) e non gia
tutto il genere femminile del quale al massimo critica la volubilita e superficialita (ll, 3; V, 2, 4-9). Cfr.
Sherberg, ‘Il potere e il piacere’, cit., p. 98.

5 Cfr. ivi, p. 104.

69



CONTE: Maestro, (a) io ti vo' bene, et a gli amici si vuol dar sempre ottimi consigli. [...] Di’ poi
che io non te l’abbia detto; tu deveresti pur sapere ed avere inteso da ciascuno, che (b) non c’e
se non un Duca di Mantova al mondo, e che solo egli fra prencipi dona, accarezza e fa grandi i
servitori, e non vesteno cosi i primi gentil’uomini del Papa, né de lo Imperadore, come vesti tu
[...]. E vaglion pit le amorevoli parole di sua Signoria, che i fatti de gli altri; e se la sua umanita
non ci facesse ognuno compagno, non ardiresti stare in su ‘l tirato di cio che ti comanda.
CAVALIERE: Il Conte ti favella da vero amico. (IV, 3, 3-4)'

In questo passo, il Conte descrive, quasi in termini erotici, la logica dello scambio che
caratterizza il rapporto Signore-cortigiani: il Signore ‘accarezza’ i propri sudditi
provvedendo alle loro necessita come nessun altro principe e, di conseguenza, i
cortigiani non stanno ‘in su ‘l tirato’, cioé assecondano i suoi ordini. La logica dello
scambio funziona ovviamente anche all’inverso, come avverte nello stesso dialogo il
Conte rivolto al protagonista: ‘se il Signore intende questa tua fantasticheria [...] ti
caccera, e basta’ (ivi).

Anche Messer Jacopo cerca di convincere il Marescalco alle nozze e per essere piu
convincente, decide di portare con sé il figlio, a mo’ di dimostrazione vivente di
quanto i figli siano tra le gioie piu grandi del matrimonio:

lo che ho tenuto lunga pratica con il Marescalco, non potrei, se ben volessi, tener collera seco,
ché (a) invero egli € uomo gentile e merita d'essere amato; io [...] voglio [...] e con l'esempio, e
con il testimonio di questo mio figliuol maggiore riconciliarmi seco, e costringerlo a torla (la
promessa sposa) per amore, a cio che non gli fosse fatta tor per forza, non gne ne avendo poi né
grado, né grazia. (V, 1)

Terminato l’elenco di benefici che si hanno nell’avere un figlio, si rivolge al Marescalco
retoricamente:

Et avendo [...] tu un (figlio) simile, (b) non lo averesti caro, come hanno i vertuosi la liberalita
del nostro Signor Duca? (V, 1)

Tutti e tre i personaggi si interessano alla sorte del protagonista per amore e amicizia."’
Confrontando queste due scene emerge anche un altro elemento di continuita. In
entrambi i dialoghi, infatti, si ripete la stessa struttura che nelle citazioni ho
contrassegnato con le lettere (a) e (b). Ad ogni momento (a), nel quale si riafferma
’amicizia e la stima nei confronti del protagonista, corrisponde un momento (b), in cui
ad essere lodato €& il Gonzaga. | cortigiani accompagnano ogni considerazione sul
Marescalco alle virtu e magnanimita del Duca. In altre parole, il rapporto di amicizia tra
cortigiani & sempre vissuto all’ombra del Signore. Questa prospettiva € confermata dal
Conte il quale dice del Duca: ‘se la sua umanita non ci facesse ognuno compagno, (tu)
non ardiresti stare in su 'l tirato di cio che ti comanda’. Il significato immediato del
passo € evidente: se il Signore non fosse tanto magnanimo da trattarci tutti alla stessa
stregua tu non oseresti contraddirlo. Tuttavia significa anche che & ’'umanita del Duca a

'8 Tutti i corsivi nelle citazioni dell’opera sono miei.

7 Se Jacopo appare pill sincero del Conte e del Cavaliere nel dichiarare la propria stima ed amicizia verso il
Marescalco si deve anche alla gerarchia dei ruoli a corte. Il Conte e il Cavaliere appartengono infatti alla
parte alta della gerarchia cortigiana, piu vicini al Signore, mentre Messer Jacopo si trova collocato piu in
basso ma anche pil vicino al ruolo occupato dal Marescalco. Per un’analisi sulla gerarchia nella commedia si
veda Da Pozzo, ‘L’Aretino’, cit., pp.158-163.

70



rendere i personaggi della commedia ‘compagni’. Infatti, di fronte al rischio che la
magnanimita del Signore venga meno, si dissolve anche il rapporto diretto tra cortigiani.
E il caso del Conte e del Cavaliere i quali, all’ennesimo rifiuto del Marescalco,
reagiscono sostituendo all’amicizia le minacce:

CONTE: [...] Riferiremo la tua asinaria al Signore; e s’egli ci commette che ti caviamo gli umori
del capo, faremo il debito.
CAVALIERE: Tu fusti sempre un cavallo, e s’egli stesse a me, ti tratterei da quel che sei. (IV, 3, 8)

Il cambio di strategia da parte dei due cortigiani rivela la pretestuosita dello stesso tema
matrimoniale. La ragione per cui i due personaggi tentano a piu riprese di convincere il
Marescalco non risiede nella bonta del matrimonio o nell’amicizia per il protagonista,
ma nell’esecuzione degli ordini del Duca e nei vantaggi personali che da questa
derivano.' Quando qualcuno ‘si tiene in sul tirato’ con il Duca, come nel caso del suo
marescalco ritroso, si rompe il rapporto sia con il proprio Signore che con gli altri
cortigiani.

Per questa ragione, anche gli insulti che il Conte e il Cavaliere lanciano contro il
Marescalco assumono qui una veste nuova. Mentre il pubblico, istruito dall’Istrione circa
le pratiche omoerotiche del protagonista, collega questi epiteti alla sua sessualita, essi
descrivono anche la riluttanza del protagonista ad assecondare l’ordine del Duca. Il
Conte e il Cavaliere, infatti, contrappongono la bestialita del Marescalco all’umanita del
Duca e della sua corte. Pertanto, da un lato, ci sono i cortigiani legati al loro Signore da
una logica dello scambio sempre descritta in termini erotici: il Duca che ‘dona,
accarezza [...] i propri servitori’; i cortigiani che vogliono aiutare il protagonista perché
lo amano; lo stesso Marescalco che all’inizio interpreta lo scherzo ordito dal Signore
come ‘segno d’amore’ (I, 6). Dall’altro, ci sono il protagonista e la sua sessualita
animalesca che lo pone al di fuori della corte in quanto ritroso, refrattario ad accettare
’amore (e gli ordini) del Signore. Ed e su questa dicotomia che la satira di Aretino si
dispiega pienamente, ribaltando le parti.

La corte e le donne

In un dialogo con Giannicco, anche la Balia, come quasi tutti i cortigiani, elogia il
Signore di Mantova. La donna aggiunge che il Duca, nel dar moglie al Marescalco,
fornisce un esempio positivo a tutti quei ‘ghiottoni’ che per le loro ribalderie -
chiaramente di natura sessuale - dovrebbero essere arsi al rogo." Giannicco, forse
perché colto sul vivo, essendo stato presentato dall’Istrione alla fine del prologo proprio
come ‘ghiottone’, interviene su questo punto avvisando la Balia che sara lei ad essere
balzata, ovvero beffata:

: Voi sarete balzata.
: Chi mi balzera?

: Tutta la corte.

: Perché?

TO®O

'8 Cfr. Sherberg, ‘Il potere e il piacere’, cit., p. 103.

% Vale la pena notare che a Venezia erano chiamati ‘cortigiani’ proprio ‘i ghiotti’ insieme agli ‘sviati, i
ladroncelli, gli sbricchi e simili taglia-borse’, come lo stesso Aretino fa dire a Nanna, protagonista del
Dialogo nel quale la Nanna insegna a la Pippa, pubblicato nel 1536. P. Aretino, Sei giornate: Ragionamento
della Nanna e della Antonia (1534); Dialogo nel quale la Nanna insegna a la Pippa (1536), a cura di G.
Aquilecchia, Bari, Laterza, 1969, p. 234.

71



G.: Perché e nimica de le donne. (ll, 4)

Non e la prima volta che il ragazzo sembra conoscere o intuire il finale a sorpresa che
attende il Marescalco ma qui, contestando le affermazioni della Balia, dimostra ancora
una volta che il matrimonio non serve a sanare una situazione moralmente riprovevole
ma semmai a confermarla, essendo un matrimonio tra due uomini. Inoltre, la
motivazione con cui Giannicco giustifica ’avvertimento ai danni della Balia getta una
nuova luce sul contrasto corte-Marescalco che abbiamo definito. Il matrimonio non puo
avere alcun valore esemplare perché ‘tutta la corte’ € misogina, ‘nimica delle donne’.
La giustificazione del garzone € interessante anche per il rimando testuale in essa
contenuto.

Nella Calandria di Bernardo Dovizi da Bibbiena (1470-1520) ritroviamo, infatti, la
stessa caratterizzazione della corte. Lidio, protagonista della commedia, e il servo
Fessenio incontrano Polinico, pedagogo di Lidio e prototipo del personaggio del Pedante
di Aretino. Polinico cerca di dissuadere Lidio dall’amore che prova per una donna
romana. Gli argomenti adotti dal pedagogo sono ancora una volta la volubilita e
infedelta delle donne. Fessenio pero lo interrompe accusandolo di conformarsi ‘al viver
d’oggi’. Incautamente il pedagogo chiede in quale modo e cosi risponde il servo:

FESSENIO: Nell’ essere inimico delle donne, come € quasi ognuno in questa Corte la corte
romana]: e pero ne dici male. E iniguamente fai.

LIDIO: Dice il vero Fessenio: perché laudar non si puo quel che tu hai detto di loro, per cio che
sono quanto refrigerio e quanto bene ha il mondo, e sanza le quali noi siamo disutili, inetti, duri
e simili alle bestie.

F.: Che bisogna dir tanto? Non sappian noi che le donne sono si degne che oggi non & alcuno che
non le vadi imitando e che volentieri, con l'animo e col corpo, femina non diventi? (I, 2)%°

Come la corte mantovana descritta da Giannicco, anche quella romana ha invise le
donne e, tuttavia, tutti le imitano (e volentieri) nell’animo e nel corpo. Il discorso di
Giannicco si accorda perfettamente a quello di Fessenio, non solo perché la corte
mantovana ha nei confronti delle donne lo stesso pregiudizio ma anche perché, come
alla corte romana, Duca e cortigiani si comportano come donne, nell’animo e nel corpo.

In un dialogo con lo Staffiere di corte, il Marescalco gia sull’orlo della disperazione
alla prospettiva di doversi sposare, cosi descrive il proprio Signore:

lo credo a Dio, e questi Signori hanno di strani capricci [...]. Se io volessi moglie col dotarla del
mio, e ricercassi il suo favore per mille mezzi e con centomila supplicazioni, non l'averei mai; e
perché io non la voglio, me la vuol dar per forza: eglino sono come le donne, le quali corrono
dietro a chi le fugge, e fuggono chi le seguita, e non hanno altro piacere che far disperarle i
poveri servitori. (ll, 3)

Se il comportamento del Duca viene associato alla volubilita femminile, anche quello
che i cortigiani assumono al suo cospetto non € da meno. Il Pedante, che al contrario
del Marescalco non nasconde le proprie preferenze sessuali per i suoi discepoli, descrive
il proprio rapporto con il Signore in termini persino piu espliciti di quelli che abbiamo
visto utilizzare dal Conte:”

20 B, Dovizi, La Calandria, a cura di G. Padoan, Padova, Antenore, 1985, p. 76. | corsivi sono miei.
2 Che il Pedante sia un sodomita (attivo e passivo) & provato da numerosi passaggi ben pitl espliciti di quelli
sul e del Marescalco, se non fosse altro che a pronunciare frasi a doppio senso o esplicite dichiarazioni € il

72



Ne le intestine, ne le viscere, ne lo utero mi hanno penetrato le accoglienze che mi ha fatto sua
eccellentissima Signoria. (lll, 10)

Come in una penetrazione anale - ‘intestine’, ‘viscere’, e ‘utero’ nelle parole del
Pedante - il Signore agisce da soggetto attivo mentre il cortigiano da attore passivo.
L’immagine del potere cortigiano che ne scaturisce € quella di un Duca capriccioso le cui
voglie sono ben volentieri assecondate dai suoi cortigiani.

Come si vede, le idee espresse da Fessenio nella Calandria trovano puntuale
conferma nel Marescalco e ci permettono di estendere la critica di Aretino alla corte di
Mantova anche a quella romana, che ’autore aveva abbandonato pochi mesi prima.? Si
comprende ora una delle ragioni per cui il Duca é assente dalla scena teatrale. Lo zelo
con cui quasi tutti i cortigiani eseguono i suoi ordini e desideri non rende la sua presenza
necessaria. Inoltre, la sua assenza, come quella della Corte, intesa come luogo fisico,
contribuisce a liberare la commedia da una costrizione geografica: data la natura del
poterezgzortigiano, essa potrebbe aver luogo in qualsiasi altra corte, quella romana per
prima.

Conclusioni

Nel prologo Ulstrione presenta al pubblico la ritrosia del Marescalco come la causa
attorno a cui ruota tutta la commedia. La sua caparbieta nel non accettare la sposa
offertagli dal Duca viene da subito imputata alle sue preferenze sessuali. Tuttavia, come
abbiamo dimostrato, le sue presunte pratiche sessuali non trovano mai conferma
definitiva sulla scena né la sua caparbieta serve davvero ad evitare la cerimonia
nunziale. Inoltre, ’agnizione finale svuota di significato la stessa questione
matrimoniale in quanto la scoperta che la promessa sposa € in realta un ragazzo non
sana una situazione moralmente riprovevole ma semmai la assolve. Se la sessualita del
Marescalco e il matrimonio risultano del tutto ininfluenti agli esiti della commedia, ne
consegue che il bersaglio polemico della beffa € un altro. Il centro della commedia,
infatti, e strutturato, sin dal prologo, dalla campagna di convincimento organizzata dagli
altri cortigiani che autonomamente, cioé lontano dal Duca e dal suo Castello, si
profondono volentieri nel tentativo di persuaderlo ad assecondare l’ordine del loro
Signore. La ritrosia del Marescalco a sposarsi viene vista come un atto di ribellione nei
confronti del Duca e quindi giudicata perversa tanto quanto la sua sessualita. Alla fine
pero e l’accomodarsi alla volonta del Principe a coincidere con un vero e proprio atto di
sottomissione sessuale che coinvolge tutti. Per questo, la beffa colpisce tutti i
personaggi in scena e non gia il solo Marescalco:**

Pedante stesso; si vedano a titolo di esempio: Il, 1, 2 e 9; Ill, 10. Sulla figura del pedante come personaggio
comico rimando a A. Stauble, ‘Parlar per lettera’. Il pedante nella commedia del Cinquecento e altri saggi
sul teatro rinascimentale, Roma, Bulzoni, 1991.

22 || riferimento testuale alla Calandria non costituisce la sola menzione fatta da Aretino alla corte romana e
alla propria esperienza personale a Roma, si veda per questo: I, 5 e IV, 3.

2 | 'unico personaggio a schierarsi dalla parte del Marescalco ritroso & Ambrogio, che dopo un pallido
tentativo di convincerlo a sposarsi, finisce per fornire un resoconto dettagliato degli svantaggi che si hanno
a prender moglie. Non € allora un caso che Aretino faccia pronunciare proprio a questo personaggio ’elogio
di Venezia e dei suoi Signori (Il, 5).

24| fatto che tutti i protagonisti della commedia finiscano per essere vittime della burla ordita dal Duca non
doveva stupire il pubblico veneziano. Infatti, € stato rilevato come nella Venezia rinascimentale ci fosse la
tendenza, unica nel panorama europeo dell’epoca, a giudicare piu riprovevole il ruolo giocato dal soggetto
attivo di un rapporto omoerotico, in questo caso il Duca, che quello di chi vi si assoggettava, ovvero i suoi
cortigiani. Dall’analisi, compiuta da Guido Ruggiero, dei processi condotti dalla Repubblica di Venezia

73



CONTE: Adunque noi ci siamo stati?
CAVALIERE: Stati ci siamo, ah, ah, ah!
AMBROGIO: Ora si, che ci potiamo chiamare babbioni mantovani, ah, ah, ah! (v, 10, 8)

Pertanto, se [’opera si apre con ’apparente elogio del Signore e il parallelo biasimo del
suo marescalco, essa si evolve invertendo progressivamente le parti: ad un Marescalco
che vive serenamente la propria sessualita - qualunque essa sia - e che, pertanto, non
vuole accettare il matrimonio, si contrappongono cortigiani che vivono e si rapportano
tra loro solo in una logica di mero scambio. E in questo quadro che l’ironia di Aretino
centra il suo vero bersaglio: giocando sull’omosessualita del protagonista, a tutti nota e
causa della burla stessa. La commedia finisce cosi per tratteggiare in modo preciso ma
impietoso la reale natura dei rapporti tra cortigiani all’ombra del loro Signore, non solo
alla corte di Mantova ma, grazie ad un felice rimando intertestuale alla commedia del
Bibbiena, anche alla corte di Roma che Aretino aveva da poco abbandonato.

contro i sodomiti, emerge tale tendenza nelle condanne inflitte dai magistrati veneziani: ‘the passive male
was held to be less culpable for his acts and, therefore, normally escaped the death penality of his active
partner’ (G. Ruggiero, The Boundaries of Eros, cit., p. 145). Cio dimostra ancora una volta quanto ambiguo
sia ’elogio a Federico Gonzaga che Aretino fa recitare all’lstrione nel Prologo: ‘esempio di bonta e di
liberalita del nostro pessimo secolo’.

74



Parole chiave
Pietro Aretino, Marescalco, potere, sodomia, corte, beffa

Andrea Polegato sta completando la tesi dottorato in letteratura italiana all’Indiana
University, Bloomington. Si occupa di letteratura rinascimentale e filosofia politica. La
tesi di dottorato tratta dei primi scritti amministrativi e diplomatici di Niccolo
Machiavelli (1498-1512) con U’obbiettivo di definire il linguaggio politico in uso presso i
funzionari della Repubblica di Firenze e il suo influsso sul pensiero machiavelliano
maturo. Si interessa anche di comparazione tra Rinascimento italiano e Cina antica. Su
questo tema, ha copubblicato un articolo che analizza i film ‘Il mestiere delle armi’ e
‘Cantando dietro i paraventi’ di Ermanno Olmi; ha inoltre ideato e insegnato un corso
sull’arte della guerra che mette a confronto Machiavelli e il suo corrispettivo cinese,
Sunzi.

1020 East Kirkwood Ave.
Ballantine Hall 642
Bloomington, IN 47405 (USA)
apolegat@indiana.edu

SUMMARY

Representation of Courtly Power in the Marescalco of Pietro Aretino

This article addresses a particular form of power, courtly power, displayed by Pietro
Aretino in his play Il Marescalco (the Stablemaster). Aretino’s perspective is particularly
interesting because he is probably the only intellectual in fifteenth- and sixteenth-
century ltaly who managed to emancipate himself from any political influences. From
this privileged position, Aretino’s play describes the relationship between the monarch
and his courtiers and the real nature of the legitimization of power. Indeed, the
character of the Duke of Mantua never appears on stage despite his role in organizing
the prank against the protagonist, the Stablemaster. In this way, the audience’s focus is
mainly on the courtiers and their zeal in carrying out the Duke’s orders. Aretino also
chooses to set his play in the center of the city of Mantua rather than in the Court. The
twofold absence of the Duke and the Court on stage underscores the real nature of
courtly power. According to Aretino, its legitimacy lies primarily in the courtiers’ passive
attitude towards their ruler and in their attempts to favor him rather than in his direct
intervention. Furthermore, while power is generally seen as a purely masculine domain,
Aretino turns this idea upside-down in a very original way, by describing the passive
attitude of the courtiers towards their master as a homosexual intercourse and the
courtiers themselves as woman-haters.

75



P

URN:NBN:NL:UI:10-1-114278 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Giuseppe Conte, una voce in Vviaggio da
quarant’anni

Carlo Giordano

Giuseppe Conte € un poeta, romanziere e saggista italiano, nato nel 1946 a Imperia, in
Liguria. Laureatosi in estetica nel 1968 presso I’Universita Statale di Milano, negli anni
Settanta ha intrapreso un percorso poetico letterario al quale & rimasto fedele e
coerente lungo i decenni seguenti, che lo hanno consacrato come uno dei grandi nomi
della poesia italiana, riconosciuto anche all’estero. E del resto la sua ricerca poetica lo
ha condotto spesso fuori dei confini patrii, alla ricerca di quei miti, di quelle radici
arcane che in ogni angolo della terra permettono agli umani di riconoscersi parte della
stessa specie. Ricordiamo a tal proposito la raccolta di poesie Canto d’Oriente
d’Occidente (Milano, Mondadori, 1997).

Gli esordi nella repubblica delle lettere risalgono quindi agli anni Settanta con
alcune raccolte come Il processo di comunicazione secondo Sade (1975), L’ultimo
autunno bianco (1979), L’oceano e il ragazzo (1983). In queste poesie si avverte subito
netta la distanza presa da Conte dagli autori delle neo-avanguardie, la sua diffidenza
verso quegli sperimentalismi che nel decennio precedente avevano rivestito un ruolo
molto importante nel mondo della poesia. Le sue prese di posizione continuano ancora
0ggi a tenere accesi diversi dibattiti, rinfocolando polemiche e contrasti con altri poeti
ed intellettuali italiani, altrettanto affermati e combattivi (come per esempio il
compianto Edoardo Sanguineti).

La poesia di Conte da sempre va alla ricerca del mito, del sacro, del simbolo che si
cela dietro storie esemplari, di un linguaggio che aspira ad essere sentito e ripreso al di
fuori dell’Europa, innervato dall’infinita ricerca della sacralita del vivere e innestata su
di un materialismo mutuato da D.H. Lawrence e Bataille, per non parlare di Foscolo e
Leopardi.

Verso la meta degli anni Novanta insieme ad altri poeti italiani (Tommaso Kemeny,
Stefano Zecchi ed altri) da vita a numerose iniziative culturali, anche di grande
risonanza mediatica e caratterizzate da una forte connotazione simbolica e politica,
come I’occupazione della Basilica di Santa Croce a Firenze e I’organizzazione di festival
di poesia, e contribuisce alla definizione della poetica ‘mitomodernista’ redigendo il
manifesto del mitomodernismo e alla costituzione di un movimento non organizzato che
ha attirato nel suo campo gravitazionale diversi autori contemporanei.

[I mitomodernismo si configura come un tentativo di ristabilire il primato etico e
spirituale della poesia. Come dice lo stesso autore il mitomodernismo, ‘é stato una
corrente di energia precorritrice. Ha rimesso in circolazione, in maniera problematica e

76



aperta, i temi del mito e della bellezza oggi praticati da tutti e in tutte le salse e
usurpati persino da quelli che li disprezzavano’.

La sua poesia con gli anni ha assunto un respiro piu narrativo,
contemporaneamente ad un crescente impegno nella prosa (i romanzi Primavera
incendiata (1980), Equinozio d’autunno (1987), La casa delle onde (2005), Il male veniva
dal mare (2013), tra i tanti), inglobando piu realta, diversi stili, facendosi voce civile,
‘inascoltata e controcorrente’.

La voce di Conte, appassionata e vitale, talvolta sprezzante e insofferente, ma mai
derisoria o al contrario consolatoria, affronta fin dagli esordi tematiche fondamentali,
dal rapporto tra Oriente e Occidente all’Islam, dalla salvaguardia della natura alla crisi
d’identita dell’Occidente, alle epifanie misteriose ed ineffabili del sacro nella nostra
vita. Tematiche che in questi primi due decenni del terzo millennio si sono imposte
all’attenzione pubblica mondiale con tutto il loro carico di nubi minacciose che gravano
sul nostro futuro.

Un consiglio per tutti coloro che lamentano I’assenza di voci forti ed impegnate
nell’attuale letteratura italiana € proprio quello di leggersi la produzione di Conte ed
appropriarsi della sua vitalistica fiducia nella poesia e nella sua forza per superare le
prove che I’attualita offre all’uomo quotidianamente. Fiducia nella parola che diventa
azione, rivolta e destino, sogno e avventura. Parola che modella la realta.

In “‘Non finird di scrivere sul mare’, troviamo un chiaro esempio di queste due
prospettive contiane: da una parte la ricerca del mito, del sacro, qui rappresentato dal
mare, forse la sorgente originaria della personale simbologia di Conte, metafora delle
profondita dell’animo, punto di partenza e di ritorno per tutti noi, e dall’altra I’impegno
civile, incarnato in un’accorata difesa della natura e nella ricerca di una lirica
‘ecologica’ in antitesi ad una letteratura malata di eccessivo antropocentrismo,
attraverso una appassionata dichiarazione d’amore nei confronti del mare, una
preghiera laica, una remissione, una resa senza condizioni al suo potere terapeutico e
incantatore.

Colpisce la personalizzazione dell’elemento acqueo, operazione gia compiuta
innumerevoli volte nella storia delle letterature, ma qui cio che lo contraddistingue €& la
sua indifferenza ai destini umani, ai tentativi dell’uomo di imbrigliarlo, di lottizzarlo,
alle sue immense navi che lo solcano in lungo e in largo da ormai qualche migliaio di
anni. Conte evita qui qualunque antropomorfizzazione, nel tentativo di rendere uno
sguardo extraumano, senza ridurlo, il mare, simbolo di liberta assoluta, a miserabile
specchio dell’essere umano.

| versi che la compongono richiamano I’eco di una mareggiata, di una costa
spazzata dal mistral, di una granitica cattedrale schiaffeggiata dai marosi, e consegnano
al lettore pagine di una poesia tersa come un diamante.

Carlo Giordano

Universita di Utrecht, Dipartimento di Lingue, Letteratura e Comunicazione
Trans 10, 3512JK, k. 1.16

Utrecht (Paesi Bassi)

G.C.Giordanol@uu.nl

77



URN:NBN:NL:UI:10-1-114279 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Giuseppe Conte, Ik zal blijven schrijven over de
zee

Vertaling: Annemart Pilon
Redactie: Linda Pennings

Nota dell’autore

Questa poesia in quattro sezioni e con andamento sinfonico & stata scritta
appositamente per I’occasione del Premio I’Olio della poesia. Dopo aver scritto due testi
satirici, e a rischio di disincanto, sono tornato al movimento lirico, simbolico e mitico
tipico del mio lavoro da oltre trent’anni. La prima idea del testo & balenata a Palma de
Majorca, i primi versi sono stati scritti a Saint-Jean Cap Ferrat durante il locale Festival
du livre de mer, e poi il lavoro e continuato tra La Spezia e Sanremo. Gli autori di cui ho
maggiormente sentito gli echi scrivendo sono D.H. Lawrence, J.L. Borges e |'ultimo
Mario Luzi. Alcune presenze hanno influito sul testo, quella di Paul Watson, tra i
fondatori di Greenpeace, ascoltato a Cap Ferrat combattivo e piratesco in mezzo a
giovani e bellissime aderenti di Sea Shepherd, quella della navigatrice Catherine
Chabaud, ascoltata nella stessa occasione. Gli amici che mi hanno incoraggiato e a cui
devo un ringraziamento particolare sono Margarita Moragues e suo marito Olivier, per i
nostri discorsi sulla bellezza, Stefano Verdino, che mi ha ricordato la presenza di Wagner
sul Golfo della Spezia, Giuseppe Sertoli che mi ha fatto leggere alcune pagine terse
come il diamante di Elizabeth Bishop.

Giugno 2009

78



1

Ik zal blijven schrijven over de zee.

Ik zal blijven bezingen

wat in hem zo betoverend

wat in hem zo afgrondelijk is

zijn onmenselijke weidsheid

zonder zwaarte, zonder echte grens

zijn droogte zonder dorst, zonder graat

zijn vormen die telkens veranderen
onderworpen aan de wolken, aan de wind

en aan de loop langs de hemel van de maan.

Ik ken niets, er is niets

dat tammer is en woester

stiller en rauwer

meegaander en opstandiger

dan jij, zee.

Je spreekt je graag tegen want je bent vrij

en voor de vrijen. Je lacht graag

onder het warme witte suizen van de levant

je plundert graag met de vlagen van de zuidwester
en huilt graag met uitgesneden zwarte oogleden.
Je zag beschavingen passeren, hoevele?

Ver voor de mensen en de staten

ver voor de bergen en de bossen

was jij daar.

Je vierde je eenzame feesten.

Je zag de triremen van de Carthagers

de bewapende galeien van de Genuezen

talrijk als sterren, hoog als torens

de schepen die vluchtende Vikingen

naar lJsland vervoerden, zoals Snorri

Sturluson vertelde met zijn vaste metaforen.
Je zag hoe het leven begint en hoe het eindigt,
je zag de inktvissen en het koraal op de bodem
schipbreukelingen en wrakken, goed en kwaad,
je bent een oude cynische baas

een te beminnelijke oude moeder

je bent een incestueuze geliefde

je bent een onanist, een asceet.

En als je je tegenspreekt, is het omdat je vrij bent
en voor de vrijen, je hebt de mens niet

de kans gegeven je te omheinen, te verkopen

je tot kavels, tot eigendom te maken

je gaf bloemen van licht zonder vruchten

je gaf rijkdommen, je gaf rouw

maar nooit je hele zelf.

Van jou kan niemand zeggen: je bent de mijne.

79



Je bent van iedereen en van een verbannen god.
Je dient niet, buigt niet

behalve voor de wet van de getijden

die een kosmische metronoom heeft vastgesteld.
Van jou houden de eenzamen, de wellustigen
die in jou al het kronkelige

al het kleverige vinden van het genot

van jou houden de ongelovigen, de zoekers

van goud en van niets,

wezens die in de greep zijn van een waanzinnig
verlangen het eeuwige te kennen door het heden
van jou houden de dromers, de avonturiers,

jij bent niet voor wie statisch is en voldaan

van jou houden de wanhopigen, gevangen

in een droom die nooit is uitgekomen.

2

Ik zal blijven schrijven over de zee.

Want de zee is de sirenen, wier stem

magneet van liefde duister

ik graag zonder angst beluister

ik die niets heb om naar terug te keren, geen Ithaka
geen Penelope geen Telemachus die meer betekenen
dan het gezang en de overtochten.

Want de zee is de walvissen, wier lijven

groot en druipend, onschuldig

de onmetelijkste verlangens opwekken

en dansen in de traagste

zZwaarste paring

die op de planeet bestaat.

Want hij is de golven, die opduiken en neerstorten
die stampen en graven vanaf de horizon

tot aan de kust, hij is het schuim dat strepen trekt
in de zilte lucht

hij is je dichtbij voelen

bij het ontstaan van iedere wonde

bij de eerste slagen van de tijd

bij de eerste beslissing

van een cel,

of misschien een droom, ontwrichtend en fataal,
om sterfelijk te zijn.

3

Ik ben uitgeput, ik ben beschadigd, maar
ook zo zal het niet voorbij zijn, zee,

ik verzeker je, zolang ik kan

zal ik weer schrijven over een ochtend
als deze dat je op de voorruit

80



van mijn auto, net aangeland in Nice,

op me kwam afgestormd

een en al helblauw en vlagen en zuchten en kreten
zoals je dat vaak bent in de Engelenbaai

de kleur van de mantel van Maria

geschilderd door Fra Angelico, maar geworpen
over takken van appel- en kersenbomen in bloei.
Ik zal schrijven over wanneer jij

stroperig en zwart en vol sterren draalt
tussen kranen, silo’s, steigers en slepers

zee van de haven, zee van de werklui
omsloten door muren van containers
doorsneden door pieren

maar nog vol muziek, die rondzweeft

zoals deze van verwoesting en van bloemen
nieuwe bijenzwermen en nieuwe bries
teruggevonden dauw, streling

onder in de kloof van het niets

deze, die opwelt uit ik weet niet waar van jou
vannacht in de Golf van La Spezia.

En ik zeg je dank, dank, dank,

zee, Leven, Levenslust,

liefdesredding die doet herleven

ook na de dood door het vuur van de goden
ontembaar verlangen naar altijd

herboren leven.

Het zal niet voorbij zijn.

4
Ik zal schrijven over je ziel

aan stukken in de plastic zakken

van wie je vergiftigt, je ontvolkt

van wie je je natuur ontneemt

en je buitensporig opwarmt

laat smelten en vissen

van velerlei families verdrijft

tot buiten de hun bekende grenzen

en je kwallen laat woekeren.

Er zijn tot slaaf geworden mensen die jou
tot slaaf willen maken, je schenden
vanwege hun honger naar diesel en olie

je bezetten, je onteren, ook jou

een prijs geven, je tot kerkhof maken

van vogels, dolfijnen en migreerders.

Maar dat zal niet gaan. Hoevelen dat ook
zijn met slechts één golf dring jij hen terug.
Nooit zullen zijn gesloten

81



de poorten van jouw tempel, zee,

zo heilig voor wie ze nog kan zien,

jij blauw als de moskeeén van Isfahan,

jij goud als de kathedraal van San-

tiago de Compostella

jij horizontaal als die van Palma

de Mallorca, uitgestrekt, kalm

als was het een voor jou opgerezen altaar.
Ik zal blijven schrijven over de zee.

Als jongen wilde ik leren lopen

op jou, licht als een tak,

de roep volgend van ik weet niet

wat voor profetie, wat voor heresie.

Ik wil nog steeds, ik wil nog meer

meer zee, meer poézie.

Voor alle verdriet, alle vernederingen,
voor alle pijn die me

het vasteland doet, ben jij een medicijn,
zee, schouwspel dat me altijd

wreed en uiterst lieflijk voorkomt

zoals dat van de mannelijke tortelduif

die aan de oever met absurde vleugel-
slagen, zweefvluchten, versnellingen en wendingen
de vrouwelijke tortelduif

najaagt maar nooit te pakken krijgt.

Een onmogelijke coitus, als de jouwe

met de aarde, als de mijne met het leven.
En toch ben ik hier, het is nog niet
voorbij. En ik zal schrijven over jou,

altijd over jou, over je bittere

waarheden van zout

over de vreugde die je geeft aan de zeilen,
over jou als massa en eenzaamheid

over jou als het oneindige en eindigheid
vader of moeder of eerstgeboren broer
wijd open als een afgrond,

verborgen als een schelp

altijd meer dan wij kunnen bevatten

en als je je tegenspreekt, is het omdat je vrij bent
en voor de vrijen, ik zal blijven schrijven
over jou zee, altijd zee,

ik zal blijven zingen

over jou.

Annemart Pilon
annemartpilon@gmail.com

82



Non finiro di scrivere sul mare

1

Non finird di scrivere sul mare.

Non finird di cantare

quello che c’¢ in lui di estatico

quello che c’¢ in lui di abissale

la sua vastita disumana

senza pesantezza, senza un vero confine
la sua aridita senza sete, senza spine
le sue forme in perenne mutamento
sottomesse alle nuvole , al vento

e al cammino in cielo della luna.

Non ne conosco, non ¢’é nessuna

cosa piu docile e piu feroce

piu silenziosa e piu roca

piu malleabile e turbolenta

di te , mare.

Ti piace contraddirti perché sei libero
e per i liberi. Ti piace ridere

sotto il bianco tiepido soffio del levante
ti piace saccheggiare con le libecciate
e piangere con nere palpebre tagliate.
Hai visto civilta passare, quante ?
Molto prima degli uomini e degli imperi

molto prima delle montagne e delle foreste

tu eri la.

Celebravi le tue solitarie feste.

Hai visto le triremi dei cartaginesi

le galee armate dai genovesi

numerose come stelle, alte come torri
le navi che portarono in Islanda

i vichinghi fuggiaschi che racconto Snorri
Sturluson con le sue fisse metafore.

Hai visto come si nasce e come si muore,
hai visto i polipi e i coralli sul fondale

i naufraghi e i relitti, il bene e il male,
sei un vecchio padrone cinico

una vecchia madre troppo carezzevole
sei un amante incestuoso

sei un onanista, un asceta.

E se ti contraddici, & perché sei libero
e per i liberi, non hai dato all’uomo
la possibilita di recintarti, di venderti
di fare di te lotti, proprieta

hai dato fiori di luce senza frutti

hai dato ricchezze , hai dato lutti

ma mai tutto te stesso.

Di te nessuno puo dire: sei mio.

Sei di tutti e di un esiliato dio.

Non servi, non ti inchini

se non alla legge delle maree

che un metronomo cosmico ha definita.
Ti amano i solitari, i lussuriosi

che trovano in te tutte le sinuosita
tutte le vischiosita del piacere

ti amano gli increduli, i cercatori
d’oro e di niente,

83



gli esseri tenuti in scacco da un insano

desiderio di conoscere I’eterno grazie al presente

ti amano i visionari, gli avventurieri,
tu non sei per chi é statico e appagato
ti amano i disperati tenuti prigionieri
da un sogno che non si € mai avverato.

2

Non finird di scrivere sul mare.

Perché il mare é le sirene la cui voce
calamitante d” amore oscura

voglio ascoltare senza paura

io che non ho dove tornare, non ho un’ltaca
né Penelope né Telemaco che valgano
piu del canto e delle traversate.
Perché il mare € le balene, i cui corpi
vasti e grondanti , innocenti,

scaldano i desideri piu smisurati

e danzano nel piu lento

arduo accoppiamento

che si conosca sul pianeta.

Perché e le onde, istantanee e frananti
che scalpitano e scavano dall’orizzonte
sino alla riva, € la spuma che riga
I’aria di salino

€ sentirsi vicino

all’inizio di ogni lacerazione

al primo scoccare del tempo

alla prima decisione

di una cellula,

0 sogno che sia stato , dirompente e fatale,
di diventare mortale.

3

Sono esausto, sono ferito, ma
neppure cosi sara finita, mare,

te lo assicuro, per quanto potro
scriverd ancora su di un mattino

come questo che sul parabrezza

della mia auto, appena atterrato a Nizza,
mi sei venuto in corsa incontro

tutto celeste e strappi e soffi e gridi
come sei spesso nella Baia degli Angeli
colore del mantello della Vergine
dipinto da Beato Angelico, ma gettato
su rami di meli e ciliegi fioriti.
Scrivero di quando tu

oleoso e nero e stellato traccheggi

tra gru e silos, pontoni e rimorchiatori
mare del porto, mare dei lavoratori
chiuso tra muraglie di container
sezionato dai moli

ma capace di una musica che voli
come questa tutta rovine e ranuncoli
nuovi sciami di api e nuova brezza
rugiada ritrovata , carezza

al fondo del baratro del nulla

questa che irrompe da non so dove di te
stanotte sul Golfo della Spezia.

84



E io ti dico grazie, grazie, grazie

mare, Vita , Desiderio di vita,
redenzione d’amore che fa rinascere
anche dopo la morte per fuoco degli dei
bisogno irrefrenabile di sempre

rinata vita.

Non sara finita.

4
Scrivero sulla tua anima

a pezzi nei sacchi di plastica

di chi ti avvelena e ti spopola

di chi ti snatura

e ti riscalda fuori misura

in modo che tu sciogli

monti di ghiaccio e sperdi

fuori dei confini a cui sono usi

pesci di tante famiglie

e fai proliferare le meduse.

Ci sono uomini schiavi che vorrebbero
ridurti a schiavo, profanarti

per la loro fame di nafta e petrolio
occuparti, violarti, dare un prezzo
anche a te, farti cimitero

di uccelli, delfini e migranti.

Ma non potranno. Per quanti

siano basta una tua onda a respingerli.
Non saranno mai chiuse

le porte del tuo tempio , mare,

cosi sante per chi ancora le sa vedere,
tu azzurro come le moschee di Isfahan,
tu dorato come la cattedrale di San-
tiago de Compostela

tu orizzontale come quella di Palma
de Majorca, estesa, calma,

quasi fosse un tuo riemerso altare.
Non finird di scrivere sul mare.

Da ragazzo volevo imparare a camminare
su di te, leggero come un ramo,
rispondendo a non so quale richiamo
di profezia, di eresia.

Lo voglio ancora, ne voglio ancora,

di mare, di poesia.

Per tutte le infelicita, le umiliazioni
per tutto quello che di male

mi fa la terraferma, tu sei medicina,
mare, spettacolo che appare

sempre crudo e dolcissimo ai miei occhi
come questo della tortora maschio
che sulla riva con assurdi tocchi

d’ala, planate, rincorse, svoli

insegue senza mai riuscire a prenderla
la tortora femmina.

Un coito impossibile, come il tuo

con la terra, come il mio con la vita.
Eppure sono qui, non é finita

ancora. E scrivero di te,

sempre di te, delle tue amare

verita di sale

85



della gioia che dai alle vele,

di te che sei ciurma e solitudine

di te che sei infinito e finitudine
padre o madre o fratello primogenito
spalancato come un abisso,

segreto come una conchiglia

sempre al di la di quello che possiamo conoscere
e se ti contraddici € perché sei libero
e per i liberi, non finiro di scrivere
su di te mare, il sempre mare,

non finird di cantare

di te.

86



URN:NBN:NL:UI:10-1-115736 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

RECENSIONI - RECENSIES - REVIEWS

Le follie dell’Imperatore: arte pittorica e lusso per
una nuova lettura della Domus Aurea neroniana

Recensione di: Paul G.P. Meyboom & Eric M. Moormann, Le
decorazioni dipinte e marmoree della Domus Aurea, BABESCH
Supplement 20, Leuven - Paris - Walpole, Peeters, 2013, VIII-287 p. +
VIII-190 p. (2 vol.), ISBN: 9789042925458, € 105,00.

Veronica lacomi

L’avversione dei contemporanei, insieme all’univoca condanna dei detrattori cristiani,
rendono la figura di Nerone ancora oggi controversa e capace di evocare immagini non
edificanti di lusso e sregolatezza, fasto e magnificenza, insana teatralita e spietata
crudezza. La damnatio memoriae a cui il Senato lo condannd dopo la morte ha portato
con sé anche le tracce piu tangibili e materiali della raffinata eleganza di cui
I’imperatore si volle circondare nella capitale: e la Domus Aurea, simbolico luogo di
tanta geniale efferatezza, negletta e pressocché abbandonata, cade nell’oblio fino alla
riscoperta in eta moderna e agli studi archeologici, architettonici e artistici attraverso
cui, ancora oggi, si cerca di ricostruirne planimetria, architettura, aspetto, decorazioni,
funzioni e significati, ormai sopraffatti dalla storia plurisecolare dell’Urbe.

Nell’ambito di una lunga tradizione di studi sulla Domus Aurea, vede la luce ora
(febbraio 2013) un’opera ambiziosa negli intenti e assai ampia per I’apparato che ne
accompagna le analisi e le conclusioni, a culmine di un lavoro piu che trentennale
condotto da due generazioni di studiosi olandesi. Gli autori, Paul G.P. Meyboom
(Universita di Leida) e Eric M. Moormann (Radboud Universiteit, Nimega), entrambi
legati a Roma da studi e collaborazioni di lunga data, si propongono di analizzare e
catalogare i resti della residenza neroniana attestati nel padiglione sul Colle Oppio
specialmente sotto il profilo decorativo. Pertanto il volume, con un ricco apparato
figurativo raccolto in un secondo tomo separato, si compone essenzialmente di tre parti:
la trattazione analitica ed interpretativa dei resti delle decorazioni (Capitoli 4-7),
preceduta da una vasta discussione storiografica e metodologica con rimandi allo status
quaestionis in merito agli studi piu specificamente planimetrici e architettonici e
conclusioni sulle cronologie (Capitoli 1-3), e il catalogo vero e proprio (Capitolo 8).

Nella sezione iniziale viene condotta una sistematica analisi critica della
letteratura precedente: un ampio stato dell’Arte che prende avvio dall’Antichita e che,
ripercorrendo la storia della Domus Aurea dalla morte di Nerone fino ai nostri giorni, ne

87



racconta in maniera piana e sintetica la riscoperta e le indagini successive (Capitolo 1);
una puntualizzazione didascalica ma chiara delle tematiche maggiormente dibattute
negli studi precedenti, con particolare riferimento agli aspetti generali e di
interpretazione funzionale da un lato e alle questioni di cronologia, assoluta e relativa,
dall’altro (Capitolo 2). Nonostante I’encomiabile sforzo prodotto e I’innegabile valore
documentario, pesa su questi capitoli preliminari I’urgenza di una sinteticita ricercata a
scapito, talvolta, della scorrevolezza del testo, mentre I’excursus letterario finale, che
presenta possibili riferimenti alla Domus Aurea negli scritti di Seneca e Lucano, per
guanto pienamente giustificabile e comprensibile nell’economia del discorso affrontato,
risulta in parte slegato.

Gli accenni alle posizioni degli autori trovano diffusa trattazione nel capitolo
successivo, in cui vengono esplicitate le proposte in termini di cronologia relativa e
assoluta (Capitolo 3). Il padiglione sull’Oppio pertanto puo essere letto attraverso lo
svolgersi di quattro fasi edilizie principali: la fase pre-neroniana, con fabbriche
repubblicane prima e della prima eta imperiale poi, parzialmente riutilizzate nel
complesso piu tardo; la realizzazione di una ricca costruzione ad uso imperiale, d’eta
neroniana; gli interventi post-neroniani sulle strutture precedenti, che non ne alterano
se non parzialmente la funzionalita e, infine, la fase che vede I’obliterazione del
padiglione quando questo viene adattato ed inglobato nelle fondazioni e sostrutture
delle Terme di Traiano. All’interno della seconda fase viene riconosciuta la successione
dello sviluppo planimetrico, sulla base di una cronologia relativa a sua volta
argomentata con notazioni di carattere strutturale e, infine, si propone la cronologia
assoluta, posta tra I’inverno del 64/65 d.C. e il giugno del 68 d.C.

Dopo questa lunga premessa metodologica, i capitoli centrali del volume sono
interamente dedicati all’analisi delle decorazioni. Nell’ambito di quelle pittoriche
(Capitolo 4) gli autori propongono di riconoscere tre diverse botteghe, ad ognuna delle
qguali va attribuito il lavoro di pittura in distinti settori ed ambienti del padiglione
neroniano. In uno stile piano e scorrevole, privo delle ‘asprezze’ delle pagine
precedenti, il lettore & accompagnato nella descrizione dei tratti caratteristici di
ciascuna bottega; anche la storia di Famulus, il pittore che secondo Plinio avrebbe
eseguito alcuni lavori per Nerone, trova posto in questa sistemazione nel contesto della
‘Bottega B’. L’analisi della tipologia decorativa condotta nel capitolo 5 € la sezione piu
significativa dello studio: un’accurata analisi della distribuzione tipologica delle
decorazioni, condotta in rapporto all’articolazione planimetrica che definisce le
gerarchie spaziali e funzionali tra i vari ambienti, consente infatti di delineare con
chiarezza il ‘rapporto fra la funzione, lo status e le decorazioni degli ambienti’, ponendo
la lettura dell’intero complesso in una inedita e innovativa prospettiva. Un particolare
approfondimento merita in seguito (Capitolo 6) il rapporto individuabile tra le
decorazioni della Domus Aurea e il IV stile pompeiano, argomento che costitui, di fatto,
il soggetto iniziale dell’intera indagine. Infine, alle decorazioni dipinte o a stucco delle
volte viene dedicata una sezione separata (Capitolo 7), gravata da un lunghissimo
excursus iniziale che, nell’intento di contestualizzare gli esempi noti per la Domus
neroniana, concede larghissimo spazio alle attestazioni in luoghi diversi e in epoche
precedenti prima di concentrarsi in un’analisi che, tuttavia, risulta puntuale sebbene di
necessita piuttosto sintetica.

Da ultimo, conclude I’intero lavoro il catalogo degli ambienti e delle loro
decorazioni (Capitolo 8), articolato in voci distinte che risultano particolarmente
esaustive e ne rendono agevole la consultazione.

88



Nel complesso, il lavoro di Meyboom e Moormann, con il suo ricchissimo corredo
bibliografico (aggiornato al 2010), una tavola sinottica di concordanza delle numerazioni
degli ambienti e un breve riassunto in inglese, risulta il coronamento di minuziose
ricerche documentarie e archivistiche, oltreché sul campo, e di lunghe riflessioni
critiche. La scelta della redazione in italiano € senza dubbio un significativo omaggio a
Roma e al mondo accademico italiano, ma al tempo stesso non preserva purtroppo
I’opera da inesattezze e refusi, e da una certa idea di asciuttezza e al tempo stesso di
farraginosita che di certo non giovano al pieno apprezzamento del testo. Ciononostante,
un ampio compendio che sa anche proporre al pubblico degli studiosi nuove prospettive
d’indagine e originali approcci critici.

Veronica lacomi

Dipartimento di scienze dell’Antichita
‘La Sapienza’, Universita di Roma (Italia)
veronica.iacomi@uniromal.it

89



URN:NBN:NL:UI:10-1-115737 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Nel ‘cantiere’ della Commedia tra ricognizioni
filologiche e nuove interpretazioni: un sondaggio
sulla fortuna di Dante

Recensione di: Alberto Casadei, Dante oltre la ‘Commedia’, Bologna,
[l Mulino, 2013, 288 p., ISBN: 9788815241467, € 25,00.

Marianna Villa

Professore dell’Universita di Pisa e membro, insieme a studiosi del calibro di Tavoni,
Giunta, Santagata e Battaglia Ricci, di quella che oggi € nota come ‘scuola pisana’
all’avanguardia negli studi danteschi in merito a edizioni commentate, studi complessivi
(si ricordi il recente volume di Santagata, Dante. Il Romanzo della sua vita, Milano,
Mondadori, 2013), sondaggi sugli antichi commenti e sui codici miniati, ma anche in
relazione a iniziative di formazione e aggiornamento come le ‘Settimane estive di Alti
Studi Danteschi’ o il Convegno ‘Enrico VII, Dante e Pisa. A settecento anni dalla morte
dell’imperatore e dalla Monarchia’, organizzato per il mese di Ottobre 2013, Alberto
Casadei ha raccolto in un volume complessivo i saggi danteschi editi in rivista negli
ultimi cinque anni, ampliati e aggiornati, con I’aggiunta di un inedito contributo che da
il titolo al libro e mostra I’ambizioso progetto di un’indagine ad ampio raggio, ‘entro’ e
‘oltre’ la Commedia. L’autore, infatti, si propone una ricognizione nel ‘cantiere’ del
Poema con lo scopo di ‘puntellare’ I’impalcatura dell’opera su dati ragionevolmente
plausibili, ricavati dal confronto tra accurate ricognizioni filologiche e indizi esterni, di
carattere storico o testuale: tra tutti la possibilita di postulare, per il Paradiso, una
diffusione unitaria e postuma, fuori dall’ambiente ravennate, sulla base delle Egloghe in
risposta a Giovanni del Virgilio e del mancato riferimento al Paradiso nei testi composti
nel 1321 per la morte del Poeta. In secondo luogo, a partire dalla ricca tradizione
esegetica, piu 0 meno informata ed autorevole, che ha accompagnato la diffusione della
Commedia, lo scopo di Casadei & quello di separare i dati di fatto dalle risultanze
derivate da tale tradizione. Vengono quindi indagati le Annotazioni barberiniane, il
Laurenziano boccacciano, il sonetto Accio che le bellezze mie di Jacopo Alighieri e molti
testi composti nel 1321 per la morte di Dante, distinguendo dati certi da interpolazioni e
congetture. Solo con la consapevolezza delle forzature dovute al lavoro di chiosatori ed
esegeti e infatti possibile aprire nuove angolature intorno al ‘poema sacro’, come quelle
delle poetiche e della stilistica di tipo cognitivo, un filone che Casadei ha inaugurato
anche in Italia con sue recenti pubblicazioni: Poesia e ispirazione (2009) e Poetiche della

90



creativita. Letterature e scienze della mente (2011). In corrispondenza alle sezioni del
volume, due sono allora i momenti oggetto dell’attenzione, agli estremi della secolare
tradizione: I’immediata fortuna di Dante presso i contemporanei, con le loro
interpolazioni, forzature e manipolazioni, smascherate con il rigore degli accertamenti
filologici, e, all’opposto, le letture novecentesche, indagate ad ampio raggio con gli
strumenti dell’ermeneutica e del cognitivismo, nel tentativo, per altro ben riuscito, di
mostrare le ragioni del successo e dell’attualita di Dante oggi.

Uno snodo fondamentale, sin dalle prime pagine, & sicuramente costituito dal
problema del titolo Comedia, frutto della tradizione esegetica precoce da Inferno XVI
128 e XXI 2 e non certamente d’autore, se si pensa che nel Paradiso Dante si riferisce al
suo lavoro come ‘poema sacro’ (Paradiso XXIII 62 e XXV 1). Le due espressioni
dantesche, formulate ad anni di distanza, sarebbero allora il frutto di momenti
differenti di una poetica che va intesa in fieri, e andrebbero posti sullo stesso piano,
come se Dante non avesse voluto dare indicazioni relative al titolo, rimasto poi in
sospeso a causa della sua morte improvvisa. Questo comporta, per Casadei, la necessaria
revisione della ‘teoria del comico’, con il superamento delle categorie di solito
impiegate per definire lo stile dell’opera: comedia alluderebbe pertanto solo ad una
cantica in stile ‘comico’ in opposizione alla tragedia virgiliana, e, in parallelo, la
mescolanza stilistica andrebbe ascritta non a una tendenza di tipo espressionistico nel
senso primo-novecentesco, bensi alla volonta di approssimazione all’ineffabile, al
tentativo di garantire la ‘dicibilita’ del divino attraverso la lingua materna, in una vera e
propria ‘teodia’. Entro I’ampia varieta di apporti forniti nel volume, di cui ora non &
possibile rendere conto, si profila la necessita di trovare una cifra unitaria per indagare
il fenomeno dell’attualita di Dante, perché, osserva acutamente Casadei, i canoni
interpretativi in uso sono ancora quelli del Primo novecento, modernisti-metastorici o,
viceversa, storicizzanti, secondo poetiche di tipo classicistico che risultano inadeguate
per cogliere la complessa stratificazione del testo.

| puntuali sondaggi nel ‘cantiere dantesco’ permettono anche di riaprire la
discussione intorno a genesi, cronologia interna e prima diffusione delle cantiche, e di
distinguere i dati storico-fattuali dalle interpretazioni sovrappostesi nei secoli, ma nel
contempo sono testimonianza della immensa fortuna del Poema. Infatti le manipolazioni
che hanno interessato I’Epistola a Cangrande o I’Epistola di Ilaro, frutto
dell'assemblaggio di parti differenti, d'autore e non, o le interpolazioni presenti nel
Monarchia, puntualmente ricostruite nel volume, non sono altro che I’indice di un
immediato e straordinario successo.

La seconda parte del volume si addentra appunto nella ricognizione dei modelli
interpretativi della Commedia che ne hanno determinato la fortuna nel Novecento,
anche oltre I’ambito europeo, basati ora sull’esaltazione del processo storico-figurale,
con Auerbach, ora del dato linguistico e dello sperimentalismo e plurilinguismo, con
Contini, passando per Nardi, Curtius, Gilson e tanti altri tra i piu noti esegeti. In
parallelo vengono tracciate le linee portanti della riappropriazione di Dante da parte
degli autori, dall’esaltazione della creativita linguistica dantesca in consonanza con lo
sperimentalismo avanguardistico, fino all'individuazione delle linee di tendenza a fine
secolo, in una situazione piu incerta e nebulosa, dal momento che entrano in gioco
fenomeni di interdiscorsivita e suggestioni, in un rifrangersi potenzialmente infinito di
ammiccamenti e manipolazioni che procedono ‘oltre’ la Commedia e il mero dato
linguistico, sia in senso spaziale, toccando culture altre, da quella nipponica a quella
americana, sia in relazione ai generi e alle realizzazioni, in quanto le suggestioni

91



dantesche hanno interessato piani differenziati, dal cinema, all’arte al divertissement
televisivo. La persistenza e la forza del modello appaiono dunque legati alla sua duttilita
ad adattamenti e riletture, ‘oltre’ quell’architettura solida e coerente che e stata
ricostruita nella prima sezione del volume mediante accurate ricognizioni filologiche. La
lontananza dei paradigmi culturali e delle condizioni storiche della Commedia rendono
Dante un autore certamente ‘non moderno’, come gia aveva sostenuto Montale.

La proposta ermeneutica forte é allora quella di sondare i processi ispirativi alla
base dell’inventio dantesca, applicando gli apporti del cognitivismo al Paradiso, in
funzione solo esplicativa, precisa Casadei, per sondarne il sistema transumptivo e
analogico che da vita a metafore energiche e potenti, in cui si combinano la carica
dell’limmaginario dantesco con la tendenza alla sublimazione linguistica, cosi da
raccontare un mondo ‘oltre’ I’esperienza, in una tensione narrativa che non cancella la
storia, ma, al contrario, la potenzia.

Un viaggio entro il ‘cantiere’ della Commedia e ‘oltre’: I’intreccio tra filologia e
nuove prospettive ermeneutiche, per altro le due ‘anime’ di Alberto Casadei, studioso
apprezzato in Italia soprattutto per i sui contributi novecenteschi, rappresenta I’essenza
del volume in esame. Viene cosi inaugurato un nuovo corso degli studi danteschi, “oltre’
e ‘nonostante’ la lunga tradizione esegetica che ha accompagnato la Commedia,
mostrando la vitalita di un classico che, in quanto tale, ‘non ha mai finito di dire quel
che ha da dire’, per riprendere la celebre definizione di Calvino, e che quindi pud
parlare ancora oggi da angolature meno note, ma altrettanto suggestive e, spesso,
ancora da sondare.

Marianna Villa

Universita degli Studi di Milano
Via Parini, 3

23893 Cassago (LC) (Italia)
mariannavilla@tin.it

92



URN:NBN:NL:UI:10-1-115738 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Het pausschap, de wording van een instituut

Recensie van: Frans Willem Lantink & Jeroen Koch (eds.), De paus en
de wereld. Geschiedenis van een instituut, Amsterdam, Boom, 2012,
512 p., ISBN: 9789461053572, € 29,90.

Jan Nelis

Het pausdom oefent traditiegetrouw een enorme fascinatie uit, en roept een brede
waaier aan emoties op. Dit was des te meer het geval in de twintigste eeuw, de eeuw
van nieuwe communicatiemiddelen, van beeld en geluid. De mediagenieke Johannes
Paulus Il zette hiermee vanaf de jaren 1980 de toon. Enigszins aangetast onder
Benedictus XVI, is het type van de zichtbare, toegankelijke en tastbare paus momenteel
bezig aan een retour de force. De verkiezing van papa Bergoglio, de Argentijn Franciscus
I, begin 2013, ingevolge het onverwachte aftreden van papa Ratzinger: een heel
uitzonderlijk initiatief, heeft het pausschap eens te meer in het brandpunt van de
actualiteit geplaatst. In licht hiervan is het verschijnen van De paus en de wereld.
Geschiedenis van een instituut van een prangende actualiteit.

Het boek bevat een reeks studies, samengebracht door Frans Willem Lantink en
Jeroen Koch, en mooi vormgegeven in een praktisch hanteerbare bundel. In
tegenstelling tot vele andere verzamelbundels, vertoont deze een grote vormelijke en
inhoudelijke coherentie. Het merendeel van de hoofdstukken sluit vrijwel naadloos op
elkaar aan, waarbij elke auteur een specifieke invalshoek hanteert (thematisch,
temporeel, etc.). Zowel het taalgebruik als de gepresenteerde discussies zorgen voor
een toegankelijk en bruikbaar boek, dat - het moet gezegd - eerder samenvattende
beschouwingen over het pausschap dan volstrekt nieuw en origineel onderzoek
presenteert. Maar het is tegelijkertijd precies hierin dat de grote waarde van dit boek
vervat ligt: een up-to-date, doorgedreven reflectie op het pausschap, van het prille
begin tot op heden, die mikt op een tamelijk breed publiek. We kunnen hier met name
denken aan gebruik in de latere jaren van het secundair onderwijs, alsook in
universitaire kringen, op het vlak van zowel onderzoek als onderwijs. In wat volgt
worden een aantal van de mijns inziens markantste bijdragen en thema’s besproken, in
een persoonlijke selectie die - laat het duidelijk zijn - geenszins impliceert dat de niet
behandelde hoofdstukjes daar in kwaliteit voor onderdoen.

Het eerste artikel is meteen een van de meer noodzakelijke en gediversifieerde.
Rutgers besteedt hier aandacht aan de eerste eeuwen van het pausschap, dat in deze
periode nog in hoge mate een historische constructie lijkt, een begrip dat en een rol die
pas stapvoets tot stand komen. Dit artikel zet de toon voor het merendeel van de
bijdragen, die onder meer ingaan op de pauselijke beeldvorming en op wat men zou

93



kunnen bestempelen als de ‘constructie van een categorie’, c.q. de persona paus. Een
dergelijke bewustwording geldt tevens, zij het op een enigszins ander niveau, voor de
bijdrage van Stolte (hoofdstuk 3), die een inzichtvolle reflectie presenteert op de Oost-
West relatie tijdens de vroege middeleeuwen. Op gevarieerde wijze beschrijft de auteur
de manier waarop Oost en West langzaam maar zeker uit elkaar groeiden; hij doet dit
met aandacht voor een belangrijk caveat, namelijk de verkleurende bril - Oosters dan
wel Westers - waardoorheen men de gebeurtenissen kan bekijken. Een nuttige bijdrage,
die belangrijke historiografische inzichten verbindt aan de studie van het pausschap.
Ditzelfde geldt ook voor de uitstekende bijdrage van Van Espelo, die ingaat op de vaak
heikele bronneninterpretatie, toegepast op het thema pausschap en Karolingen in de
achtste eeuw.

Algemeen genomen behandelt het boek, dat grosso modo chronologisch is opgezet,
de evolutie van het pausschap, in Europese maar tevens in buiten-Europese context. Nu
en dan worden ook ruimer opgevatte beschouwingen ingelast, die in zekere zin
tegelijkertijd als culminatie- en rustpunten fungeren. Dit is onder meer het geval met
De Bruins bijdrage, die de periode 1450-1750 dekt, met andere woorden van de
renaissance tot de verlichting. Een gecondenseerd, rijk artikel; met name de inzichtrijke
conclusie levert stof tot nadenken over de constant evoluerende positie van de pausen,
alsook hun opvattingen over hun eigen rol in de betreffende periode:

Hun [van de pausen] vriendelijkheid, wereldvreemdheid en gebrek aan daadkracht
weerspiegelden de veranderende tijden. Zij waren echter niet bereid de bakens te verzetten,
hun wereldlijke macht op te geven en hun spirituele functie centraal te stellen, teneinde een
inspiratiebron en voorbeeld voor de geestelijkheid en het kerkvolk te zijn. De grote geesten die
de pausen aanspoorden zich op hun geestelijke taken te concentreren [...] bleven roependen in
de woestijn. (p. 172)

Na onder andere een mooie bijdrage (Kempers) waarin wordt ingegaan op de pauselijke
aanwezigheid te Rome, op pauselijk mecenaat en op de repercussies van deze
verschijnselen op de relevante beeldvorming - de term ‘invented tradition’ is treffend
gekozen - alsook een bijzonder doorwrochte analyse van het Quirinaal en de wijze
waarop dit paleis waardevolle indicaties verstrekt betreffende de pauselijke bestuurlijke
politiek (Witte), volgt een mooie bijdrage van de hand van Viaene, over de inbedding, of
het gebrek hieraan, van het pausdom op het Italiaanse schiereiland tijdens de in vele
opzichten cruciale negentiende eeuw. Het is onmogelijk om het pausdom, in verleden,
heden en toekomst, te begrijpen zonder deze specifieke geografische, politieke en
sociale context in aanmerking te nemen; zeker vanuit dit oogpunt is Viaenes artikel van
grote waarde, een artikel dat naar het einde toe ook reeds vooruitloopt op de bijdragen
van met name De Valk, Bank en Lantink. Deze laatste sluit het boek treffend af met een
gevarieerde blik op de periode vanaf Vaticanum Il, waarover het laatste woord duidelijk
nog niet gezegd is.

De paus en de wereld illustreert op glasheldere wijze hoe het pausdom in
uiteenlopende contexten diverse inhouden heeft gedekt. Het boek tekent zich af als een
lange reis langs en door eeuwen pausschap, en laat alvast deze lezer achter met een
intens gevoel van tevredenheid: tevredenheid omwille van de rijkdom van deze
publicatie, die, steeds met een gezonde reserve, ook de meer gevoelige en omstreden
thema’s niet schuwt, tevredenheid omwille van de fysieke en narratieve vormgeving, en,
last but not least, tevredenheid omwille van het bestaan an sich van een dergelijke
waardevolle publicatie in het Nederlands.

94



Jan Nelis
CIERL-ULB-Bruxelles
Onafhankelijkheidsstraat 64/7
1080 Brussel (Belgi€)
jan_nelis@hotmail.com

95



URN:NBN:NL:UI:10-1-115739 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Le metamorfosi del comico

Recensione di: Costantino C. M. Maeder, Gian Paolo Giudicetti &
Amandine Mélan, Dalla tragedia al giallo. Comico fuori posto e
comico volontario, Bruxelles, Peter Lang, 2012, 323 p., ISBN:
9789052018843, £ 32.00, € 39,50.

Alberto Godioli

Tra gli innumerevoli tentativi di definizione del comico elaborati nel corso dei secoli,
molti - da Kant alle scienze cognitive - insistono sui concetti di incongruenza e di
spiazzamento: in altre parole, l'origine del fenomeno viene spesso individuata in una
particolare sfasatura tra ’attesa e l’evento, la teoria e "imprevedibilita della pratica.
La flessibilita epistemologica sollecitata cosi spesso dal comico (inteso come la forma
piu irriflessa del riso, come voleva ad esempio Freud) € necessaria anche quando si cerca
di riflettere sul comico stesso, o sul riso in generale: in caso contrario, come prevedeva
Jean Paul, ogni proposta di catalogazione sistematica € destinata al ridicolo, a causa
dalle proprie ambizioni di universalita. Il pericolo e felicemente evitato nel recente
volume collettaneo Dalla tragedia al giallo. Comico fuori posto e comico volontario, che
va senza dubbio segnalato come un valido punto di riferimento per ogni ulteriore
indagine sulle metamorfosi del riso letterario dal Rinascimento a oggi: [’accorta
conciliazione di pratica e teoria, in una prospettiva di lunga durata, € appunto un tratto
saliente sia del volume nel suo complesso, sia dei singoli saggi.

Una prima convergenza tra le diverse analisi, segnalata fin dal titolo, risiede
nell’attenzione alle varie forme di spiazzamento indotte dal comico: provocare il riso
nel lettore (& questo riso esterno al testo |’oggetto primario degli studi, per quanto non
manchino preziosi rilievi sul riso dei personaggi letterari) significa spesso porlo di fronte
a una realta dislocata, fuori posto. Una specie di dislocazione € creata, anzitutto, sul
piano cognitivo: come segnala Costantino Maeder nella sua ricca introduzione (9-23), &
noto come il riso si fondi spesso su repentine ‘sovrapposizioni di spazi mentali’, o
sostituzioni di schemi interpretativi (frame replacement). Sulla fusione di frame
eterogenei torna anche Alessandro Perissinotto nel suo intervento sulla ‘semiotica del
ridere’ (35-67), dove — attraverso un esteso corpus di esempi — si mostra come il riso sia
di norma il risultato di uno scacco, di un inganno logico: il suo vantaggio euristico risiede
quindi, almeno in potenza, nella capacita di ovviare alle rigidita del senso comune (38),
e di ricordarci U'esistenza di ‘differenti prospettive’ sul mondo (64). In questo senso, la
natura profonda del comico non € lontana dall’essenza della letterarieta, o meglio dalla
densita figurale e dai types of ambiguity (Empson) che riconosciamo di solito al
linguaggio letterario. Nella stessa direzione possiamo leggere le tesi principali di

96



un’altra analisi di carattere semiotico, quella proposta da Harri Veivo (25-34): se il riso
si innesca quando il lettore si rende conto dell’‘inganno subito’ (34), il meccanismo non
differisce molto da quel ‘trapasso dall’inganno al disinganno’ in cui il secentesco
Cannocchiale aristotelico di Emanuele Tesauro identificava ’essenza cognitiva della
metafora.

Diversi tipi di spiazzamento sono evidenziati dagli altri studi raccolti nel volume.
L’effetto comico puo collidere, ad esempio, con l'orizzonte di attese evocato da un
preciso genere letterario: cosi, nelle forme non classiciste della tragedia
cinquecentesca, le dissonanze prodotte dal riso smorzano gli eccessi di pathos ai quali
Uintreccio tenderebbe (Valentina Gallo, 69-100), in modo simile a quanto accadra in
alcune tragedie per musica del diciassettesimo secolo (Maeder, 283-98), o in molte delle
pagine potenzialmente piu melodrammatiche di Dumas (Clotilde Bertoni, 157-80); ma il
riso puo insinuarsi anche in altri generi che a priori non lo contemplano, come
testimoniano le sfumature comiche dei gialli di Camilleri (Inge Lanslots, 219-32) o dei
saggi di Svevo, Magris, Eco (Ulla Musarra-Schrgder, 265-81). In tutti questi casi,
’obiettivo - pit o meno consapevole - dello spiazzamento € quello di sfuggire alla
rigidita che deriverebbe da un’assoluta osservanza del codice: anche in epoche e in
generi estranei all’auerbachiana Stilmischung il controcanto comico problematizza il
rapporto con la verita, evitando gli stereotipi del monostilismo.

Oltre che dal punto di vista cognitivo ed estetico, il riso puo costituire
un’educazione alla flessibilita anche sul piano assiologico: le diverse forme di ironia che
pervadono U'Orlando furioso, ad esempio, sottintendono una visione relativistica -
benché non radicalmente corrosiva - del mondo cavalleresco e dei suoi valori (Gian
Paolo Giudicetti, 137-56); in tutt’altro ambito, gli elementi umoristici della narrativa di
Amara Lakhous alludono alla natura complessa e molteplice della verita, invitando cosi
al rispetto della differenza (Daniele Comberiati, 233-48). Certo, la funzione civile del
riso puo essere concepita anche da un punto di vista meno ottimistico, e configurarsi sul
piano tematico alla stregua di un rictus minaccioso o perturbante: € il caso dello
straniamento riservato al topos della festa nelle opere di Verdi (su cui si sofferma una
parte del gia citato saggio di Maeder), o - in epoca ben piu recente - dei sorrisi senza
allegria delle protagoniste della raccolta Ragazze che dovresti conoscere, esaminata da
Monica Jansen (249-63). In questi due esempi, l'idea che il riso possa costituire un
rimedio all’irrigidimento imposto dalle abitudini sociali viene suggerita solo per
contrasto: il comico qui € fuori posto appunto perché conferma la norma anziché
metterla sotto scacco, ed € quindi il contrario di quello che dovrebbe essere.

L’ultimo tipo di dislocazione riguarda i casi paradossali in cui il riso € spia piu o
meno diretta del disagio dell’autore, di fronte alle dissonanze del contesto sociale e
storico: a questo schema di base possono ricondursi - pur nell’evidente specificita dei
singoli casi - la vena scherzosa del Guicciardini epistolografo (Paola Moreno, 121-36), il
ghigno ironico di Bruno nel Candelaio (Franco Musarra, 101-20), il riso scemo di
Campanile durante il ventennio fascista (Pietro Benzoni, 181-202), il legame tra satira e
senso di radicale isolamento in Gadda e Flaiano (Giuseppe Papponetti, 203-18), il comico
‘terribilmente serio nel fondo’ nelle opere goldoniane di Ermanno Wolf-Ferrari (Walter
Zidari¢, 299-318). Muovendo dalle prospettive delineate nel corso del libro, la rassegna
potrebbe certo proseguire all’infinito, com’é naturale data l'inesauribilita teorica e
storica dell’argomento. L’utilita del volume, ad ogni modo, va anzitutto rilevata proprio
nella sua complessiva scelta metodologica, che si presta senz’altro a ulteriori sviluppi
ma al tempo stesso non rinuncia a evidenziare fin da ora costanti di ordine generale: in

97



tutti i campioni esaminati il riso letterario conferma la propria validita sintomatica, e

alla stregua di un sintomo risulta tanto piu significativo quanto piu inatteso e fuori
posto.

Alberto Godioli

University of Edinburgh, Department of European Literatures and Cultures
David Hume Tower, George Square

University of Edinburgh (Regno Unito)

albertogodioli@gmail.com

98



URN:NBN:NL:UI:10-1-115740 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Azione/Reazione: il futurismo in Belgio e in Europa

Recensione di: Bart van den Bossche, Giuseppe Manica & Carmen van
den Bergh (a cura di), Azione/ Reazione: Il futurismo in Belgio e in
Europa. Atti del Convegno Internazionale Bruxelles/Lovanio, 19-20
novembre 2009, Firenze, Franco Cesati Editore, 2012, 336 p., ISBN:
9788876674372, € 30,00.

Glinter Berghaus®

Nel 2009 Enrico Crispolti ha organizzato, con Caterina Terzetti, una mostra itinerante
con catalogo che ha viaggiato da Bruxelles a Lovanio e Ferrara: La fortuna del futurismo
in Belgio. L’esposizione é stata integrata da una conferenza, di cui gli atti sono ora stati
pubblicati in un volume contenente diciannove saggi che trattano il destino del
futurismo in una varieta di paesi, incluso il Belgio, I’ltalia, la Francia, la Polonia e la
Russia.

[l futurismo in Belgio & stato oggetto di circa quaranta pubblicazioni (per lo piu
saggi). Visto I’ampio numero di scrittori e artisti, sia di lingua francese sia fiamminga,
che si sono sentiti attratti in qualche modo dal futurismo, & probabile che vedremo
emergere ricerche piu approfondite in questo nuovo ambito di ricerca. Il volume Azione/
Reazione costituisce certamente un buon inizio. Serge Vanvolsem analizza in ‘I primi
passi del futurismo in Belgio’ I’esibizione futurista tenutasi alla galleria George Giroux a
Bruxelles (dal 20 maggio al 5 giugno 1912) e tratteggia le diverse reazioni provocate dai
guadri. Un punto di vista leggermente differente su questa mostra e offerto da Gino
Agnese, il quale in ‘I futuristi a Bruxelles nel 1912: Quegl’indimenticabili incontri e
scontri’ mette in luce il fatto che I’evento difficilmente pud essere considerato come
un’iniziativa a scopo prettamente commerciale, dal momento che la maggior parte dei
guadri era gia stata venduta a Berlino. La decisione di Marinetti di esporre le opere in
altra sede era al contempo un tentativo di rilanciare I’impeto rivoluzionario del
futurismo e di fare pubblicita al movimento in Europa (i quadri vennero esposti in
differenti configurazioni a L’Aja, Amsterdam, Colonia, Monaco, Francoforte, Wiesbaden,
Vienna, Budapest, Karlsruhe, Lvov, e alcune altre citta).

Rosario Gennaro, nel suo saggio ‘Il futurismo italiano tra la Francia e il Belgio: Il
ruolo delle riviste’ amplia il raggio dell’indagine oltre il 1912 e analizza come il
futurismo era stato visto e recensito rispettivamente in Anthologie (Liegi, 1921-40), 7

! La presente traduzione in italiano (da parte di Maria Bonaria Urban) & la versione abbreviata della
recensione in inglese concepita dall’autore per I’International Yearbook of Futurism Studies, 4 (2014).

99



arts (Bruxelles, 1921-28) e Het Overzicht (Anversa, 1921-25). Il suo contributo presenta
una lunga lista di scrittori e artisti che apertamente o senza dichiararlo esplicitamente
sostenevano il programma estetico di Marinetti. Gennaro esamina inoltre il periodo
successivo del futurismo quando il movimento non poteva piu rivendicare di essere
un’avanguardia e illustra come due riviste parigine con contatti in Belgio (Documents
internationaux de [’ésprit nouveau, a cura di Paul Dermée e Michel Seuphor, e Cercle et
Carré, a cura di Michel Seuphor) cercarono di integrare il movimento di Marinetti in una
piu ampia rete di contatti formata da artisti che erano impegnati nella battaglia per il
rinnovamento dell’arte e della cultura in Europa. L’ultimo contributo della sezione, ‘La
ricezione del futurismo in Belgio: Le riviste, le personalita’ di Caterina Terzetti, copre il
periodo 1909-1912 e analizza diversi saggi pubblicati durante il primo periodo del
futurismo. Tuttavia la sua attenzione si concentra soprattutto su Jules Schmalzigaug,
che abbraccio il futurismo nel 1912-1913 durante un suo soggiorno a Venezia. E
interessante rilevare che questo pittore non esercitd quasi alcun influsso nel Belgio
dell’epoca, mentre ci furono altri compatrioti, discussi nell’ultima parte del saggio della
Terzetti, che cercarono ispirazione nel futurismo ed ebbero un ruolo importante nel loro
paese d’origine.

La seconda sezione del volume si concentra sulla Francia, la Polonia e la Russia. Il
saggio di Barbara Meazzi ‘Soffici, Férat, Roch Grey e gli altri’ indaga le visite di Soffici a
Parigi e in particolare le sue relazioni con Héléne d’CEttingen (in arte ‘Roch Grey’ o
‘Yadwiga’), Alexandra Ekster e Anna Gerebtzova (Zherebtsova, 1885-?). Meazzi
approfondisce alcuni aspetti interessanti relativi al circolo culturale attorno ad
Apollinaire e Picasso e chiarisce come il futurismo era da loro inteso negli anni 1912-
1913. La studiosa dimostra inoltre come, in virtu di tali contatti, Soffici assunse una
disposizione positiva nei confronti delle donne libere ed emancipate e sostenne in modo
estremamente convinto I’idea di un’arte femminile che non fosse una semplice
scimmiottatura di quella dei colleghi maschi. Dirk vanden Berghe ripercorre sentieri gia
esplorati in passato nel suo saggio ‘Ardengo Soffici e la via “francese” al futurismo’. Egli
illustra come Soffici cerco di creare un’alternativa al tipo marinettiano del futurismo e
come il suo ‘percorso francese’ verso un ‘vero’ futurismo diede origine a una posizione
“franco-fiorentina’, la quale lo spinse nel 1915 a rompere i ponti con Marinetti. Il saggio
di Cezary Bronowski ‘La “santa pazzia” futurista in Witkiewicz e Vasari’ esamina due
lavori che rivelano un punto di vista critico sul brave new world della macchina.
Bronowski aggiunge poco di nuovo a cid che é gia stato scritto su Szalona lokomotywa
(La locomotiva pazza) e Angoscia delle macchine e penso che egli esageri quando,
nell’ultima parte del contributo, si sofferma sulla tecnofobia e ignora I’ampio corpo di
testi e produzioni teatrali che in realta celebrano piuttosto che criticare il mito della
macchina. Francesco Muzzioli ne ‘La cena da Kul’bin: Confronti e discussioni tra futuristi
italiani e russi’ utilizza un documento che descrive un banchetto nella casa di Kul’bin
tenutosi il 2 febbraio 1914 come spunto per una discussione su alcune differenze cruciali
fra il futurismo russo e quello italiano, specialmente per quanto riguarda
I’organizzazione interna dei gruppi, il ruolo della tradizione nell’arte moderna e le
caratteristiche formali di parole in liberta e zaum. Muzzioli dimostra che i russi, come i
francesi e gli inglesi del tempo, erano dell’opinione che Marinetti fosse un
rappresentante tipico della razza latina, che non sarebbe stato possibile considerare un
modello in virtd del suo stile stravagante di recitazione: “Si sdoppiava, buttava braccia e
gambe da tutte le parti, picchiava col pugno sul leggio, scuoteva la testa, faceva
scintillare il blu degli occhi, mostrava i denti ... il sudore colava a rivoli sul suo viso

100



olivastro, i baffi bellicosi alla Wilhelm non si alzavano piu verso I’altro, il colletto si era
ammosciato e aveva perso ogni forma’. Il gap fra le due culture era enorme, come
chiarisce Livshits quando afferma che ‘il futurismo di Marinetti non era la religione
dell’avvenire, ma I’idealizzazione romantica dell’epoca contemporanea’, affermazione
cui Marinetti ribatteva che ‘i russi sono pseudo-futuristi che vivono nel
plusquamperfectum piu che nel futurum’!

La terza parte del volume si concentra largamente sul caso italiano (Govoni,
Soffici, Papini, Balla, Bot, Fillia), ad eccezione del saggio ‘“Der Sturm”: Incontri e
scontri tra I’espressionismo tedesco e il futurismo italiano’ di Franco Musarra. Dal
momento che decine di libri sono gia stati pubblicati su questo argomento, non vedo il
senso di tornare su una posizione in cui ambedue i movimenti sono riassunti in modo
generale. Cido che & necessario sono piuttosto studi specifici sui rapporti fra futurismo
(Marinetti) ed espressionismo (Walden). Per tali ricerche & necessario cogliere con
precisione le differenze e le somiglianze fra i due movimenti, inoltre bisogna avere una
conoscenza dettagliata e approfondita degli studi piu autorevoli di storia dell’arte e
letteratura su questo soggetto.

La quarta e ultima sezione comprende sei saggi, che si soffermano ancora
sull’ltalia. Silvia Contarini in ‘Uomo nuovo/donna nuova: Futuristi inconciliabili’,
riassume alcuni dei suoi risultati di indagine su La femme futuriste (2006). Nel saggio
‘Mots en liberté? Testualita e formati editoriali del libro futurista’ di Bart van den
Bossche, si discutono in modo succinto alcune componenti chiave della rivoluzione
futurista nel campo della letteratura (la tipografia multilineare; I’interazione fra codici
linguistico e visuale; la valorizzazione del testo come evento/spettacolo; insoliti
supporti testuali, come cartoline, volantini, numeri unici di riviste, etc., e la liberazione
della letteratura dal suo supporto cartaceo, tentato, per esempio, con i libri di
Litolatta). Luciano Curreri nel suo “Sulle tracce di un Pinocchio “futurista”: La variante
Pinocchietto alla guerra europea’ presenta una varieta di libri di Pinocchio ‘in odore di
futurismo’, da Pinocchio in automobile (1905) a L’aeroplano di Pinocchio (1909) a
Pinocchio alla guerra di Tripoli (1912) e Pinocchio contro [’Austria (1915). Questo
interessante campo della letteratura dimostra non solo che I’adesione del futurismo alle
nuove tecnologie e al nazionalismo bellicoso aveva una controparte equivalente nella
letteratura d’infanzia, ma suggerisce anche che fra I’avanguardia e il mercato della
letteratura di massa potrebbero esserci stati maggiori contatti osmotici di quanto finora
assunto (infatti alcuni fenomeni simili sono stati dimostrati da Barbara Meazzi (2011) a
riguardo della novella erotica e da Robin Pickering-lazzi (1997) per i romanzi
dell’“aviatrice”).

Clodina Gubbiotti in ‘I fili rossi del discorso avanguardista: Momenti di
intertestualita tra la neoavanguardia italiana e “Fondazione e Manifesto del Futurismo”
di Marinetti’ analizza il futurismo nel periodo successivo al 1945 e dimostra che il
futurismo, lontano da essere considerato un anatema, era fonte di ispirazione per molti
artisti e scrittori. In un processo di dialettica hegeliana, il futurismo era stato criticato e
integrato in varie tendenze della sperimentazione neo-avanguardistica. Cio che
Gubbiotti dimostra a riguardo di otto elementi chiave della letteratura sperimentale
italiana negli anni Sessanta dovrebbe essere completato da studi simili su sviluppi
analoghi nel campo delle arti visive. Il saggio ‘Dal futurismo al maodadaismo a Wu Ming:
Rivoluzione ma con lentezza’ di Monica Jansen potrebbe offrire ispirazione per una
ricerca di questo tipo. L’autrice evita giustamente di applicare il modello di ‘influenza’
diretta cosi come propagato da Marinetti e predilige piuttosto un modello concentrico di

101



‘contaminazione’, affermando, con Wu Ming, che la neo-avanguardia italiana non si e
espressa apertamente a favore o contro il futurismo, perché quest’ultimo era gia
diventato un elemento integrale del tessuto avanguardistico: ‘Non € piu una scelta ma
un gia-dato, un ambiente in cui tutti ci muoviamo’ (301). Cid che Jansen dimostra a
proposito delle forme di arte-azione e arte-vita in collettivi italiani come Gruppo 70,
Luther Blissett Project o Fondazione Wu Ming, dovrebbe essere applicato in futuro ad
altri paesi. Troppo pochi studi sono stati intrapresi sul destino postumo del futurismo,
specialmente in quei campi in cui lo spirito del movimento e la sua estetica sono stati
sommersi in un ventaglio di altre caratteristiche, sopravvivendo in forma di palinsesto,
senza essere normalmente riconosciuti e identificati come tali.

Giinter Berghaus
University of Bristol (Regno Unito)
G.Berghaus@bristol.ac.uk

102



URN:NBN:NL:UI:10-1-115741 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Memoria, poesia e verita in Giorgio Bassani

Recensione di: Piero Pieri, Un poeta e sempre in esilio. Studi su
Bassani, Ravenna, Giorgio Pozzi Editore, 2012, 100 p., ISBN:
9788896117255, € 12,00.

Ugo Perolino

IL libro di studi bassaniani di Piero Pieri, Un poeta e sempre in esilio, disegna un
percorso ermeneutico che muove dai racconti di Una citta di pianura, che Bassani
pubblico a sue spese a Milano nel 1940. All’analisi di quelle narrazioni, immerse nello
‘spazio storico della discriminazione razziale (una forma crudele d’esilio civile)’ (p. 85),
Pieri ha dedicato il primo dei tre studi che compongono il libro, ‘La sfida al fascismo di
“Una citta di pianura”. Differenti aspetti della ricezione storica’ (pp. 7-42), dove sono
messi a fuoco due fenomeni di uguale importanza nella diacronia dei testi bassaniani:
’autobiografismo, sempre mediato dalle inflessioni di una distanza ironica e cautamente
allusiva, e la progressiva esplorazione di un teatro narrativo, la citta di Ferrara, e del
folto intreccio di voci e personaggi che lo animano.

Per le durissime condizioni in cui versa ’ltalia nel 1940 - l’antisemitismo di Stato,
la censura - Bassani (sotto lo pseudonimo di Giacomo Marchi) & costretto a stabilire con
il lettore una comunicazione ‘per segni criptici e reticenti’ (p. 24). Una citta di pianura
porta il segno di esperienze drammatiche nella vita dell’autore: la ‘militanza’, dal 1937,
nel movimento Giustizia e Liberta, e in seguito nel Partito d’Azione; la carcerazione a
Ferrara nel 1943; la vita clandestina sotto falso nome, fino al 1945. Del nucleo di
racconti che compongono quella raccolta, un testo particolarmente tormentato € Storia
di Debora, destinato a confluire attraverso varie riscritture nelle Cinque storie ferraresi
(1956), ‘il libro delle leggi razziali, dello sterminio ebraico e della guerra civile’ (p. 67),
con il nuovo e definitivo titolo di Lida Mantovani. Incastonato in un quadro piu ampio,
come una delle tessere che compongono la narrazione di Ferrara, Lida Mantovani
conserva - ha scritto Cesare Garboli - ‘la linea melodica, la purezza e il suono da flauto
di un racconto intimista’, disseminato pero di indizi ermeneutici che inquadrano il
referente storico della borghesia ferrarese, ‘classe colpevole’ perché ‘complice del
fascismo’ (p. 69).

E questa inflessibile e risentita istanza morale a increspare lo specchio della
narrazione. Il protagonista, David, impersona il tipo del seduttore blasé, il suo connotato
non € razziale (David € ebreo) ma di classe: appartiene ad un ceto cosmopolita, non
implicato nelle tensioni della storia nazionale. La vicenda € ambientata negli anni Venti,
in un clima lontano da quello in cui matura ’alleanza tra Hitler e Mussolini. Debora &

103



‘un’operaia priva di cultura, ricca solo di un amore senza riserve per un ragazzo
prossimo alla laurea’, David, ‘che le impone con ogni durezza ogni sua ambigua o
subdola volonta’ (p. 50). Il capitolo (il secondo: ‘Da “Storia di Debora” a “Lida
Mantovani”: finzioni storiche, censure simboliche e strategie stilistiche’, pp. 43-62) che
Pieri ha destinato al racconto, si collega alla monografia sulle Cinque storie (si veda:
Piero Pieri, Memoria e giustizia. Le “Cinque storie ferraresi” di Giorgio Bassani, Pisa,
Edizioni Ets, 2008) con l’intento di evidenziare ‘temi e valenze simboliche oggettivanti il
personaggio di Debora’ (p. 48).

L’intervallo di tempo che separa la prima fase del percorso artistico e narrativo di
Bassani - prima che scoppiasse ‘la bomba delle leggi razziali’ - dalla pubblicazione delle
Storie ferraresi del 1956, e indelebilmente segnato dalle esperienze della
discriminazione, della guerra, della Shoah. ‘Prima del 1951’, annota Pieri, ‘il narratore
non ha ancora individuato il proprio orizzonte letterario, né lo stile di una scrittura
acuminata, come quella che condannera |’opportunismo della societa ferrarese’ (p. 69).
In una fase di piu avanzata maturazione, quella delle Cinque storie, il personaggio
bassaniano mette in scena la figura polisemica e ambigua di colui che e stato ‘escluso
dal suo stesso ceto borghese’, e che porta su di sé una non cicatrizzabile ferita
esistenziale. Il ‘letterato esiliato dalla discriminazione razziale’, scrive Pieri, ‘trova
soltanto nella tradizione letteraria italiana la sua nobilitante cultura di riferimento’ (p.
77), incardinata sui modelli dell’Ortis foscoliano e di Dante. Il tema dell’esilio, reso
disponibile dagli archetipi letterari per significare la distanza da una condizione storica
irredimibile, € infatti declinato da Bassani in chiave laica, a fondamento di una attiva
moralita politica e civile. Lo scrittore ferrarese, scrive Pieri, ‘ha sempre sostenuto come
la sua condizione di ebreo discriminato avesse trovato nella lotta clandestina al fascismo
la sua reattiva e affrancatrice moralita storica’ (p. 76).

La terza sezione del libro, ‘Poesia e verita’ (pp. 63-97), segue ‘le orme di una
poetica’ (p. 79). In particolare, il rapporto Bassani-Dante si esplica sotto le insegne
semiotiche del sopravvissuto. Tale € Geo Josz, nel racconto Una lapide in via Mazzini,
terza delle Cinque storie. Alla fine della guerra Geo, ‘unico superstite’ - cosi Bassani
presenta questo enigmatico personaggio - ‘dei centottantatré membri della comunita
israelitica che i tedeschi avevano deportato in Germania nell’autunno del 1943’ - torna
a Ferrara ‘con i panni laceri del campo di concentramento’. In ragione di questo
percorso attraverso l’orrore Geo € ‘ripensato come un Dante che ha conosciuto
Ulnferno’, e sfuggito alla morte, e una volta ‘resuscitato alla vita, [..] diventa il
testimone dell’orrore del lager’ (p. 79). Josz, scrive Pieri, e ‘figura esemplare’ di un
‘destino letterario’: ‘colui che torna dal mondo dei morti per farsi cantore e insieme
coscienza storica’ (p. 83), destino che interessa lo stesso Bassani. A questo racconto
Pieri ha dedicato un capitolo (‘L’oblio della giustizia e la polvere della storia’, pp. 53-
108) nel volume Memoria e giustizia, dove € posta in evidenza la dipendenza di Bassani
dalla lezione crociana (in particolare dal Croce di Cultura e vita morale) e da una idea
liberale reattiva a ogni forma di totalitarismo.

Il rapporto con Dante € mediato da De Sanctis, che nella sua critica valorizza
’allegoria dantesca come ‘simbolo e veste del vero’. Accanto al senso contemplativo,
infatti, pullula in Dante un vivo universo mondano, per cui il senso letterale si rende
indipendente dal senso allegorico. Il poeta & portatore di una idea di letteratura -
annota Pieri - ‘in rapporto conflittuale con il presente, alla luce di un concetto di
giustizia come viatico di una piu larga identita morale e civile’ (p. 83). Il sistema
figurale del “sopravvissuto” - colui che ha varcato nei due sensi la soglia del regno dei

104



morti - risulta decisivo per una visuale prospettica dell’opera bassaniana, e rafforza
’identificazione autobiografica con il protagonista della Lapide: ‘Se allora Bassani si
considera un poeta gettato nell’oltretomba dell’inferno nazista e fascista, dal quale &
tornato “miracolosamente”, come Geo, ecco che egli, come Dante, guarda il mondo alla
luce di chi ha vissuto sotto il cielo della morte e, di questo vivere, ’opera letteraria € la
rappresentazione fotografica e, insieme, la sua movimentata e dinamica astrazione’ (p.
85). L’autore delle Cinque storie, scrive Pieri, ‘ha guardato a Thomas Mann’, coscienza
tragica della borghesia tedesca e della civilta europea, rivendicando il ruolo di Dichter,
nella tenace aspirazione testimoniale a fissare per sempre un tempo e uno spazio, quelli
della citta di Ferrara e della distruzione di ogni umanita susseguente alle leggi razziali.

Ugo Perolino

Dipartimento di Lingue, Letterature e Culture Moderne
Universita degli Studi ‘G. D’Annunzio’ (Chieti-Pescara, Italia)
uperolino@unich.it

105



URN:NBN:NL:UI:10-1-115742 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

La parte maledetta: ci6 che é& vivo e cido che e
morto nel pensiero italiano del dopoguerra

Recensione di: Dario Gentili, Italian Theory. Dall’operaismo alla
biopolitica, Bologna, il Mulino, 2012, 246 p., ISBN: 9788815240262, €
20,00.

Federico Luisetti

Come il suo titolo, sospeso tra uno sguardo da lontano sull’Europa e le vicende italiane,
Italian Theory. Dall’operaismo alla biopolitica (il Mulino, 2012) € un racconto a due
facce, continuo ma senza scioglimento, un volume che si apre con sinisteritas - ‘parola
latina che indica la “parte maledetta”, che induce all’“errore” e, in generale, a
“errare” e “deviare” rispetto alla linea e alla via “retta”’ (12) - e si conclude con una
lunga sequenza di interrogativi sul rapporto tra politica e vita, conflitto e immanenza,
globalizzazione e antagonismo.

Senza risolvere la felice tensione produttiva tra esposizione didattica e
interpretazione saggistica, Dario Gentili - filosofo della politica gia autore di monografie
su Walter Benjamin e la topografia politica - tesse una narrazione del pensiero radicale
italiano dal secondo dopoguerra ad oggi, privilegiato non per il suo valore accademico
ma per la sua singolare accettazione delle contraddizioni, e in seguito del collasso, della
tradizione politica occidentale. A differenza dei superamenti o esaurimenti dialettici
della modernita euro-atlantica, tipici delle filosofie del postmoderno, secondo Gentili
'operaismo, il pensiero della differenza femminile, le filosofie della crisi e
dell’impolitico e, a partire dagli anni Novanta, le varie declinazioni italiane della
biopolitica foucaultiana, hanno avuto infatti il coraggio di ingaggiare un corpo a corpo
con le categorie politiche della modernita, ‘scavalcandole, decostruendole e
dislocandole’ (9) alla ricerca dei loro nuclei piu eversivi.

Per un protagonista del primo operaismo quale Mario Tronti, questa sfida si arresta
negli anni Settanta con la diagnosi del definitivo tramonto dell’Occidente e del ‘grande
Novecento’, con un congedo dal vocabolario della lotta di classe e della cultura
borghese. Nell’operaismo di Antonio Negri, nel pensiero della crisi di Massimo Cacciari e
nella biopolitica di Roberto Esposito e Giorgio Agamben, la posta in gioco € invece il
ripensamento del Politico, la collocazione dell’azione all’interno della vita, il tentativo
di articolare azione politica e conflitto nell’ambito ormai planetario dei meccanismi di
controllo del capitalismo, del suo dominio sui viventi.

106



Gentili innesta il proprio discorso in un dibattito ormai consolidato, soprattutto in
ambito anglo-americano, sull’‘Italian Theory’, ossia sugli aspetti originali del pensiero
italiano piu radicale e meno accademico, sulla sua differenza nei confronti delle
tradizioni filosofiche continentali. Negri ed Esposito hanno contribuito di recente a
questa discussione, indicando in una prossimita alla vita, alla storia e alla politica le
caratteristiche centrali della riflessione italiana (cfr. Antonio Negri, La differenza
italiana, Nottetempo, 2004 e Roberto Esposito, Pensiero vivente. Origine e attulita
della filosofia italiana, Einaudi, 2010). Gentili prosegue questa tendenza, sottolineando
U’esito biopolitico del pensiero radicale italiano e smarcandosi sia dall’ortodossia
operaista di Negri che dal recupero di Esposito della linea umanistica, storicistica e
gramsciana.

Procedendo per blocchi cronologici, Gentili scrive un racconto critico-decostruttivo
(non tanto storia del pensiero ma cronaca demistificante del potere-sapere), del
congedo dal marxismo togliattiano, dalla tradizione storicista, e dalla filosofia della
prassi gramsciana. Una storia incentrata sull’esodo a sinistra dalla linea culturale del
Partito Comunista Italiano, che si apre non a caso sulla scena gramsciana del marxismo
togliattiano e prosegue con il ritorno eretico a Marx - anti-hegeliano e anti-storicistico -
di Galvano della Volpe e di Tronti, il cui Operai e capitale (1966) € indicato come
insuperabile libro-evento del pensiero radicale italiano del dopoguerra.

‘Italian Theory’ scorge in questa ‘parte maledetta’, nel discorso settario degli
operaisti e dei teorici dell’impolitico, del pensiero negativo e della crisi (Cacciari,
Esposito), il seme della ‘differenza italiana’, la sinisteritas di una tradizione politica e
concettuale marginale, capace tuttavia di riconfigurare e rilanciare negli anni Novanta il
paradigma biopolitico foucaultiano, proponendosi come alternativa alle esangue
ripetizioni dei dispositivi concettuali della modernita.

I meriti del libro di Gentili sono molti, a partire dall’astuta decisione di utilizzare il
dibatitto sull’‘Italian Theory’ - che talvolta € poco piu di una strategia pubblicistica -
per schivare un esercizio accademico di storia della filosofia e proporre invece una storia
militante delle idee, un bilancio di cio che € vivo e di cid che € morto nell’attualita della
lotta politica e dell’ecologia dei concetti.

A mio avviso, un libro cosi di parte in cui risuona tuttavia una voce cosi
impersonale, una storia cosi lineare di una costellazione concettuale segmentata e
minore, € di per sé un piccolo dono della nostra epoca, forse il frutto di una generazione
che ha imparato a vivere senza Storia e senza Politica, e a resistere alle sirene della
Filosofia, non per questo abbandonando la militanza e la gioia dei concetti.

‘La filosofia ha bisogno, oggi piu che mai, di categorie nuove, all’altezza dei
tempi’ (9). Poco importa dunque che il tragitto ‘dall’operaismo alla biopolitica’ narrato
da Italian Theory non sia un destino dell’Essere ma un’efficace illusione prospettica,
un’intersezione attualizzante di eventi e pensieri.

Gentili ci riferisce la consumazione, non tragica ma geologica, degli orizzonti
politici occidentali e il misterioso emergere della vita come sfondo geo-filosofico - al
contempo naturale e culturale, biologico e sociale, antropologico e storico - in cui sono
immerse oggi le nostre parole e le nostre azioni.

Le pagine conclusive di Italian Theory sono dedicate al pensiero di Roberto
Esposito e alla problematizzazione di che cosa sia ‘una politica che ha origine nella vita’
(221). Gentili non occulta la difficolta di tematizzare e abitare antagonisticamente
questo nuovo ambiente, chiudendo il volume con una lunga sequenza di domande senza
risposte che riaprono il grande conflitto intorno allo ‘stato di natura’ occidentale.

107



Federico Luisetti

University of North Carolina at Chapel Hill
Dept of Romance Languages & Literatures
123 Dey Hall, CB 3170

Chapel Hill, NC 27599 (USA)
luisetti@email.unc.edu

108



A1 OGN 1GCE A0
of ats cen plel

P

URN:NBN:NL:UI:10-1-115743 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Le schermate dal secolo breve

Recensione di: Philip Balma & Giovanni Spani (a cura di), L’ltalia
letteraria e cinematografica dal secondo Novecento ai giorni nostri,
Cuneo, Nerosubianco, 2012, 172 p., ISBN: 9788889056899, € 15,00.

Srecko Jurisic

L’ultimo sessantennio ha visto il Bel Paese vivere rivolgimenti storici, socio-economici,
politici ecc. che ne hanno inevitabilmente plasmato il profilo artistico. Il problema di
guest’ultimo, come spesso accade quando si parla del caso italiano, &€ che é proteiforme
e rende arrischiata ogni sintesi. Viepiu, che, salvo il fragore degli sporadici boom, € un
periodo che puo essere visto come una lunga crisi e la crisi, si sa, € I’humus fertile, se
non il sinonimo, di grandi raggiungimenti artistici. 1l volume collettaneo appare la forma
piu appropriata per analizzare il periodo in questione perché concettualmente prossimo
ad un’indagine a campione, I’unica modalita possibile di affrontare una cosi ampia
gamma di tematiche. Inoltre, a scorrere il libro si ha la sensazione di inevitabile
squilibrio e d’incompiutezza che fa si che i contributi riuniti nel volume paiano
schermate, fotogrammi estrapolati da una sequenza che di fotogrammi simili potrebbe
contenerne migliaia.

Gli undici saggi contenuti nel volume curato da Balma e da Spani per la
‘sventolante’ (quanto a formato album) collana ‘le bandiere’ sono, dunque, questo:
delle schermate, scelte con cura, sette di loro dedicate alla letteratura e quattro alla
settima arte.

Il saggio di Ferrarese (‘Operai e letteratura: Nanni Balestrini dalla fabbrica alla
societa’, pp. 13-27) posto in apertura, dopo I’introduzione dei curatori (pp. 7-13) tenta
la decodifica della musa militante dello scrittore neoavanguardista mettendo in
evidenza la discrasia tra il suo punto di vista (Balestrini &€ fermamente convinto che
I’ascesa del movimento operaio possa spostare I’ago della bilancia sociale) e quello di
altri membri del Gruppo ’63. L’autore, attraverso valide argomentazioni teoriche ed
analisi testuali (di due testi su tutti, Vogliamo tutto (1971) e Gli invisibili (1987))
evidenzia I’attualita dell’operaismo mai cicatrizzato e appagato di Balestrini.

L’engagement & centrale anche nel secondo contributo del volume, quello di
Gastaldi (“Pier Vittorio Tondelli: il silenzioso impegno di “Camere separate”’, pp. 27-
38). L’autore del saggio traccia un acuto profilo bio-bibliografico di Tondelli contestando
le ragioni della critica marxista, ma anche di altre scuole, tendenze e gruppi di cui
Tondelli diffidava e che lo bollavano di ‘disimpegno’. L’individuazione, nell’opus di
Tondelli, la volonta di comporre una sola grande opera, facilita I’analisi del suo

109



impegno, in sordina, ma attentamente strutturato, e I|’evoluzione delle sue idee
politiche e sociali. L’omosessualita piu 0 meno celatamente intessuta nella narrazione e
il fatto di essere sieropositivi nell’ltalia, emotivamente brutale, degli anni Ottanta,
costituiscono il fulcro dell’impegno di Tondelli, come conclude Gastaldi in uno dei saggi
piu interessanti del libro.

Elizabeth Scheiber, a sua volta (‘“Prima volevo vivere”. Memoria e trauma ne “II
fiume delle nebbie” di Valerio Varesi’, pp. 38-49), ricerca i significati reconditi nella
trama gialla del romanzo di Varesi toccando uno dei binomi critico-letterari piu
stimolanti degli ultimi anni, quello composto da storia e memoria, ma anche uno dei
(sotto)generi piu battuti negli anni recenti, quello del giallo storico. Il tramonto del
fascismo, un duplice omicidio e due indagini (quella del commissario Soneri e quella
della studiosa) che scavano nei simboli della Bassa Padana alla ricerca delle radici e
delle conseguenze delle colpe in maniera scientificamente solida sono al centro del
saggio che inserisce la categoria del giallo nel novero dei contributi del volume.

Il saggio di Gregory Pell (*‘Una visione d’insieme, il Nordest visto da Bugaro, Tonon
e Trevisan’, pp. 49-68), tenta un’operazione critica che potrebbe tranquillamente essere
I’argomento di una monografia: delineare I’identita letteraria del Nordest italiano. La
geostoria letteraria, sin dai saggi di Dionisotti negli anni Cinquanta, si presenta come
una strada di difficile percorribilita, salvo nei casi in cui si abbiano degli argomenti
scientificamente validi per avventurarvisi. Pell, a considerare soltanto la narrativa
italiana dell’ultimo ventennio, gli argomenti ce li ha e cid & evidente nel suo saggio,
denso e ricco di spunti.

Spani dedica il suo contributo a Marco Paolini, I’'uomo di teatro veneto (‘Geografia
letteraria e *“cani del gas”: appunti sul viaggio di Marco Paolini’, pp. 68-80) di cui
analizza la peculiare ‘odeporica teatrale’, il viaggio in un’ltalia che resta il pluribus
unum che €, ma che proprio attraverso le proprie idiosincrasie si rivela essere unica e
unita. Vicino al saggio di Spani, per certi versi, si trova I’articolo di Anna Rinaldin,
dedicato a Ernesto Calzavara (‘Lingua e dialetti nella produzione poetica di Ernesto
Calzavara (con un inedito dello stesso poeta)’, pp. 80-92) che si conclude con un’inedita
dichiarazione di poetica Calzavara intitolato ‘Perché scrivo poesia in dialetto?’.
L’autrice, sondando le ragioni della poetica dialettale di Calzavara, ne tenta
un’argomentata decodifica secondo cui Calzavara non solo non ritiene il dialetto sia un
gualcosa di morto o arcaico, ma lo vede come strumento linguistico estremamente
moderno e adattabile.

Enrico Minardi (‘Pier Paolo Pasolini e I’ossimoro: questioni di prospettiva: “Le
ceneri di Gramsci”’, pp. 92-112) analizza Le ceneri di Gramsci monitorando con
particolare attenzione I’evoluzione dell’ideologia pasoliniana e delle sue riflessioni sul
ruolo dell’arte nella societa come anche il saggio successivo, quasi si tratti di un dittico
pasoliniano, che Daniele Fioretti dedica al cinema di Pasolini (‘La colpa dell’innocente:
natura, religione e rivoluzione nel cinema di Pasolini’, pp. 112-123).

L’interessante saggio di Philip Balma (‘L’olocausto nel cinema di Carlo Lizzani: il
caso controverso di “Hotel Meina”’, pp. 123-133) ripercorre alcune polemiche rese
cinematografiche dell’Olocausto in Italia (ad esempio Kapo di Pontecorvo, del 1959, ma
anche altre) soffermandosi sul dibattito, piuttosto acceso, che ha accompagnato I’uscita
del film Hotel Meina di Lizzani e incentrato sullo stridente contrasto tra la tragica
faction, raccontata dai sopravvissuti e la fiction cinematografica.

[l contributo di Elena Buonocore (‘ll cinema come cura: il potere rigenerante del
cinema nella cinematografia italiana contemporanea, da “Caro diario” a “Lo spazio

110



bianco” a “La prima cosa bella” (1993-2010)°, pp. 133-147) sottolinea quella che
potrebbe essere la dimensione ‘meta’ del cinema nel senso che prende in esame il ruolo
del cinematografo in Caro diario di Nanni Moretti (1993) e La prima cosa bella (2010) di
Paolo Virzi, evidenziando I’escapismo salutare delle buie sale cinematografiche e
interpretando in maniera arguta il rapporto che si viene a creare tra le pellicole viste dai
personaggi e i film stessi.

Chiude il volume il saggio di Fulvio Orsitto (‘Percorsi pulp di fine millennio:
considerazioni su Nicoldo Ammaniti tra letteratura, cinema ed arte sequenziale’, pp. 147-
163), dedicato all’intercambiabilita di modelli tra il linguaggio dell’arte cinematografica
e le arti figurative. Il lavoro di Orsitto si concentra in particolar modo sul racconto
‘L’ultimo capodanno dell’umanita’ di Nicoldo Ammaniti (1996) e le sue successive
versioni, quella filmica di Marco Risi, del 1998 e quella a fumetti del duo Brolli e Fabbri,
del 2004 analizzandone I’iter transmediatico.

In conclusione, il volume curato da Balma e da Spani offre delle limpide schermate
assemblate che spaziano tra tematiche molto frequentate dalla critica (Pasolini) e
guelle che lo sono meno (Calzavara) generando cosi una peculiare impressione
d’equilibrio che, oltre a rendere godibile e fluida la lettura, contribuisce alla forza
scientifica del libro. Si tratta, in realta, di un equilibrio precario tenuto in piedi dal fil
rouge dell’impegno, dall’intermedialita e dalla molteplicita dei piani di lettura che, tra
le inevitabili lacune, tentano di inquadrare i risultati artistici di una crisi di lunga
durata.

Srecko Jurisic

Odsjek za Talijanski Jezik i Knjizevnost
Filozofski Fakultet

Sveuciliste u Splitu

Radovanova 13

21000 Spalato (Croazia)
sreckojurisic@gmail.com

111



URN:NBN:NL:UI:10-1-115744 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

Riflessioni sulla violenza tra esperienza e memoria

Recensione di: Federica Colleoni & Francesca Parmiggiani (a cura di),
Forme, volti e linguaggi della violenza nella cultura italiana, Lonato
del Garda (Brescia), Edibom edizioni letterarie, 2012, 259 p., ISBN:
9788864720180, € 20,00.

Inge Lanslots

Nato in nucleo nell’ambito del convegno AAIS del 2010 e ampliato in seguito, il volume a
cura di Federica Colleoni e Francesca Parmiggiani raccoglie sedici saggi che analizzano le
forme e i volti della violenza dei linguaggi cinematografico, musicale e letterario della
cultura italiana del vent(un)esimo secolo, saggi che sono strutturati in base a criteri
tematico-cronologici o storiografici. | primi saggi sono dedicati al cinema
contemporaneo, gli ultimi si concentrano sulla letteratura, tutti di stampo tematico o
storiografico. Nella parte centrale si inserisce poi un contributo su altre forme di
espressione artistica. Con la raccolta si presenta non solo una panoramica, che va dal
cinema contemporaneo alla letteratura cavalleresca e quella piu recente, ma anche un
approfondimento di tale presenza nella cultura italiana. Si offrono analisi e approcci
nuovi e sorprendenti in base a opere molto illustrative.

Una delle novita piu notevoli del volume & I’inclusione dello studio del linguaggio
musicale, finora trascurato nel dibattito sulla violenza. Cosi, nel saggio di Sebastiano
Ferrari, che si situa proprio nella parte centrale del volume, viene evidenziato in quale
misura la canzone degli anni Settanta abbia potuto esprimere ‘il clima di violenza e di
tensione di quegli anni’ (p. 111). Illustrando la sua ipotesi con canzoni di Roversi-Dalla,
di Gaber-Luporini, di De André-Bentivoglio e di Lolli, Ferrari dimostra che la canzone
dell’epoca non ha piu questa prima funzione di intrattenimento ma che essa diventa un
luogo di riflessione sul potere: si denunciano I’abilita del sistema, che porta alla
disaffezione dalla politica, e la tragicita di sollevazioni e di atti criminosi.

Quegli anni di contestazione costituiscono il contesto dei film studiati da Federica
Colleoni, una delle curatrici del volume, cioé Pasolini. Un delitto italiano di Marco Tullio
Giordana e Romanzo criminale di Michele Placido. Mentre il primo film si caratterizza
per I’uso di materiale extracinematografico complicando ‘la distinzione tra materiale
reale e fittizio agli occhi dello spettatore’ (p. 99), il secondo focalizza sull’approccio
dietrologico alla violenza politica di destra e di sinistra di quegli anni in un’ulteriore
finzionalizzazione della storia gia iniziata nel romanzo noir omonimo di De Cataldo, da
cui e stato tratto il film. Tornando ai film girati negli anni Settanta Chiara Borroni
prende in esame i film di Bellocchio e di Samperi che dimostrano quanto sia grande la

112



schiavitu degli italiani nei confronti dell’oggetto moderno. Si insiste sul ruolo del
setting, e in particolare su quello delle case dei protagonisti, I’una ipertrofica, I’altra
semivuota ed essenziale, ma ambedue spazi esistenziali violati nella loro assenza
ontologica. Nei film horror-gotico degli stessi anni I’uso della violenza si da quasi per
scontata, ma, come illustra Fabio Benincasa, all’interno del cinema di genere Lucio Fulci
e Dario Argento sfruttano la sospensione del tempo e I’erotismo per I’impatto scandaloso
o meno sul pubblico. Il contributo di Stefano Ciammaroni, invece, sottolinea che nel
cinema del neorealismo la rappresentazione della violenza popolare deve rendere I’idea
di una progressione storica mentre viene paradossalmente accentuata I’italianita delle
vittime di violenza. | registi dell’epoca presentano al pubblico ‘comunita sociali non
ancora [pienamente] sviluppate’ (p. 26) che non sanno come rapportarsi ai ‘centri
urbani in forte espansione economica’ (p. 26).

Oltre ai saggi dall’approccio prettamente storiografico, gli altri saggi della prima
parte hanno un’impostazione piu tematica. | saggi di Francesco Rosetti e Francesca
Parmiggiani, per esempio, si concentrano sul rapporto molto stretto tra la
rappresentazione della violenza e il potere del visivo. Il primo tratta il cinema degli anni
Venti di Marco Ferreri in cui la violenza diventa addirittura la base, il fondamento della
rappresentazione mentre €& sempre legata all’ossessione e alla compulsione.
Ripercorrendo I’evoluzione del regista milanese Rosetti afferma: ‘La mutilazione e la
morte dei personaggi sono sempre dei tentativi di vivere le pienezza dell’esistenza, che
si ribalta comunque nello sconsolato fallimento della morte” (p. 68). Nell’altro saggio
Parmeggiani illustra che nei film di Garrone la macchina da presa studia lo sguardo che
tesse i rapporti tra i protagonisti, sguardo che comporta una tensione tra fuga e
dipendenza. La macchina da presa non coincide quindi con il punto di vista dei
protagonisti, ma coglie lo sguardo di chi osserva e di chi & osservato. Cosi, la
protagonista € ben consapevole che il suo corpo viene modellato a seconda dei desideri
dell’amante a cui piace osservarla a distanza. La violenza nel cinema, pero, pud anche
essere letta in chiave lacaniana nel senso che la violenza pud essere vista come
soggettivo o oggettiva: mentre quest’ultima indica quella inerente allo stato normale di
cose, quella soggettiva sta per I’elemento perturbante del normale o pacifico stato di
cose. Nell’analisi di Luana Ciavola diventa chiaro che i film di Giuseppe Tornatore e di
Claudio Noce si prestano molto ad una lettura simile, ma si scopre anche che per le
vittime la violenza, spesso invisibile, € una “‘espressione o affermazione di vita’ (p. 97).

Nella parte dedicata alla letteratura Christopher Nixon si china sull’immagine della
foresta nella Gerusalemme liberata: la foresta, e in particolare la selva di Saron, da
scenario-sfondo della violenza cavalleresca si trasforma in una risorsa di violenza
tecnologica. A questa luce I’opera di Tasso contiene molti elementi della modernita
poetica introducendo un pathos e una densita semantica sorprendente. Gabriele Vitello
sposta |’attenzione verso gli anni di piombo mettendo il dito sul fatto che certi testi
contemporanei di Rocco Carbone e di Walter Veltroni tendono a reinpretare la violenza
di quegli anni in chiave a- o post-ideologica. Nei testi prevale uno sguardo nostalgico e si
aspira a un solidarismo genericamente morale. Secondo Roberto Risso i motori della
violenza sono la furia e I’odio, almeno nei gialli di Scerbanenco, basati sulla cronaca
nera e rosa, che, con una forte intensita, narrano storie che hanno come argomento
centrale la violenza in ogni suo aspetto e la consecutiva ingiustizia a cui il medico Duca
Lamberti, protagonista di molte storie, cerca di rimediare.

Seguono poi altri saggi che hanno un filo piuttosto storiografico. Loredana Di
Martino chiarisce come il genere del giallo si presta molto alla riflessione sulle ansie

113



culturali provocate dalle recenti ondate di immigrazione. Sia Giancarlo De Cataldo che
Massimo Mongai e Gianrico Carofiglio si indegnano dell’intolleranza, ma allo stesso
tempo i tre autori esprimono il loro ottimismo che la societa italiana possa cambiare per
il meglio. Dal crime novel si passa ai testi di Dacia Maraini la cui analisi porta alla luce
sia la complessita dei rapporti caratterizzati dall’abuso di e dalla violenza nei confronti
delle donne sia la performativita complessa delle donne, il che, come sottolinea Alex
Standen, fa capire che ogni domanda in proposito esige una risposta sfumata. La
violenza subita dalle donne viene anche studiata da Marie Orton, ma nelle opere di tre
scrittrici ebree sopravissute ad Auschwitz: Liliana Millu, Giuliana Tedeschi e Settimia
Spizzichino. Il lager, come descritto nelle testimonianze, & uno spazio disumanizzante e
violento dove il corpo della donna tende a scomparire . All’interno del lager si creano
comunitd che perd non riescono a fermare il processo di straniamento e di
confinamento.

[l romanzo Pozzoromolo di Luigi Romolo Carrino sposta I’attenzione sugli effetti di
violenza che subisce I’individuo in modo passivo, effetti che poi sembrano colpire gli
altri e la collettivita in generale. Christian G. Moretti osserva pero che si riscontra anche
la volonta di liberarsi dal male e che il lettore viene costretta ad assistere alla
formazione del soggetto-vittima. Il saggio conclusivo del volume parla del genocidio
armeno come narrato da Antonia Arslan in La masseria delle allodole: Andrea Gallo, che
dialoga con la scrittrice, sintetizza la finzionalizzazione dell’esperienza della famiglia di
Arslan, narrazione che combina scrittura, storia e memoria.

Tutti i saggi del volume evidianzo quanto ‘[l]a violenza, rappresentata, segna di sé
la riflessione critica sul complesso rapporto tra esperienza e memoria e sulla prassi della
sua stessa rappresentazione’ (p. 5) producendo effetti estetico-etici e appellando al
pubblico e agli studiosi della cultura italiana.

Inge Lanslots

KU Leuven

Subfaculteit Taal & Communicatie
Sint-Andriesstraat 2, 2000 Antwerpen (Belgio)
Inge.Lanslots@arts.kuleuven.be

114



URN:NBN:NL:UI:10-1-115745 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

L’esperienza ebraica transnazionale nel bacino del
Mediterraneo: oltre I’Olocausto

Recensione di: Raniero Speelman, Monica Jansen & Silvia Gaiga, Ebrei
migranti. Le voci della diaspora / Jewish Migration. Voices of the
Diaspora, lItalianistica Ultraiectina 7, Utrecht, lgitur, 2012, 389 p.,
ISBN: 9789067010320, open access, € 21,88 (copia cartacea).

Philip Balma

Il settimo volume della rivista Italianistica Ultraiectrina € il terzo ad essere dedicato
alla letteratura italo-ebraica. Ebrei migranti, a cura di Raniero Speelman, Monica Jansen
e Silvia Gaiga, si distingue per la sua attenzione all’esperienza diasporica e migratoria
della popolazione ebraica. Oltre alla prefazione e all’introduzione di Speelman, Ebrei
migranti raccoglie trentadue interventi sulla natura transnazionale dell’esperienza
ebraica. Il comune denominatore non & quindi un singolo paese. In termini geografici
invece, Ebrei migranti € un volume incentrato sul Mediterraneo e sulla impressionante
diversita di esperienze multiculturali che hanno marcato la diaspora ebraica, a
prescindere dal paese preso in esame (U’ltalia, la Turchia, Israele/ la Palestina, ecc.).

In termini cronologici il volume da spazio ad una varieta di indirizzi accademici. Il
primo saggio, scritto da Francesco Mandis, discute il trattamento degli ebrei italiani
durante la peste del 1348, appoggiandosi sia a testi storici (la Cronica di Villani) che
letterari (il Decameron di Boccaccio). Dopo il contributo di Mandis il volume passa al
Rinascimento con l'intervento di Riviere sugli ebrei fiorentini nella sfera politica della
citta dopo la morte di Lorenzo de’ Medici. Sempre di letteratura rinascimentale si parla
nel saggio di Bikard, che discute la produzione poetica di Elia Bachur Levita, uno
studioso tedesco i cui componimenti epico-biblici in yiddish sono poco conosciuti. Al
centro dello studio di Bikard si trova una discussione dell’influenza del Furioso di Ariosto
su Pariz un Wiene di Levita, ed e grazie a questa componente transculturale che lo
studioso di Nuremberg introdusse numerosi ashkenaziti all’estetica del rinascimento
letterario italiano. L’articolo di Stefania Ricciardi arriva a toccare il periodo
contemporaneo trattando delle molte peripezie della famiglia Camondo tra |’Ottocento
e il Novecento tra Venezia, Istanbul e Parigi. La tragica storia degli ebrei di Rodi € il
soggetto del saggio di Sophie Nezri-Dufour, che passa in rassegna la testimonianza di
Rachamin Cohen, sopravvissuto all’inferno di Auschwitz.

| curatori di Ebrei migranti hanno raccolto una varieta notevole di studi in questo
volume. Nell’introduzione Speelman distingue le sezioni in cui i contributi sono stati

115



suddivisi. Se gli studi nella prima sezione (‘Capita selecta di storia ebraica nel
Mediterraneo’) sembrano a prima vista avere poco a che vedere ’uno con l’altro, la
maggioranza degli interventi mostrano invece una coerenza interna. La sezione (‘Ebrei e
turchi’) si incentra infatti sull’esperienza ebraica in Turchia attraverso i secoli. Oltre ai
saggi di Giileryiiz, Behar e Akdogan questa seconda parte del volume vanta anche la
partecipazione di due scrittori che operano al di fuori del contesto universitario: Lizi
Behmoaras, una giornalista turca autrice di testi biografici, e il romanziere Renzo
Modiano.

La sezione ‘Una letteratura moderna della diaspora’ verte sulla scrittura italo-
ebraica, e include undici saggi. Se ne segnalano solo una frazione in questa sede per
motivi di spazio, partendo dallo studio di Maria Carmela D’Angelo sugli autori ebraici
livornesi e il loro uso del bagitto, una lingua creata dalla mescolanza di lingue europee
con U'ebraico ed il livornese. D’Angelo ipotizza un collegamento tra questa fusione
interlinguistica e il processo di integrazione, mirato ad una convivenza pacifica tra ebrei
e cristiani. Dopo U’itinerario linguistico-letterario seguito da D’Angelo il volume passa
all’intervento di Matteo Brera, che studia i libretti verdiani per rilevare il peso dato alla
diaspora dal Nabucco in poi. Questa terza sezione include saggi su autori celebri quali
Natalia Ginzburg e Giorgio Bassani, uno studio sulla figura del marrano in Turchia, ed
altri su artisti meno noti come Angiolo e Laura Orvieto e Fausta Cialente.

La quarta sezione (‘Sullo sfondo, Israele’) verte sul territorio israeliano come meta
di tutti i discorsi diasporici. Oltre al testo di Roberto Vigevani su Leo Neppi Modona
questa sezione tratta dell’ebreo sionista praghese Hugo Bergmann (nel testo di Claudia
Sonino), degli scritti transculturali di Masal Pas Bagdadi (nell’intervento di Daniele
Comberiati), e infine discute ’ambigua situazione degli ebrei fuori da Israele (in ‘Israele
e galut’ di Jesurum).

La sezione finale di questo volume €& dedicata agli ‘Scrittori contemporanei della
Diaspora ebraica’, ed inizia con un saggio di Derek Rubin sulla diaspora americana. Rubin
si sofferma su un’antologia di racconti di ebrei americani per rilevare la presenza nella
loro coscienza collettiva della Terra Promessa, talvolta modificata al punto da diventare
un simbolo. Lo sradicamento discusso da Rubin si ritrova anche nello studio di Tatiana
Bruni su Gad Lerner, scrittore e giornalista di Beirut che ottenne la cittadinanza italiana
a trent’anni. Lo stesso vale per U'intervento di Marialaura Chiacchiarelli su Clara Sereni,
il cui romanzo Il gioco dei regni traccia un ponte simbolico tra ’ltalia e la Russia da una
parte, e Israele dall’altra. Il contributo di Dennis Smit invece prende in esame gli scritti
di Miro Silvera, autore nato in Siria ma residente a Milano, per la tendenza a trattare
‘temi profondamente ebraici’, nella sua prosa. Il saggio successivo, di Jansen e Clemens
Arts, prende in considerazione due autori gia affrontati in questo volume (Lerner e
Silvera), appoggiandosi all’etica della diaspora adottata da Auerbach (a partire dal suo
esilio a Istanbul) e "impatto che ebbe sul pensiero di Edward Said. L’ultimo saggio di
Ebrei migranti consiste di una discussione del libro Nel regno oscuro di Pressburger, un
romanzo ibrido ispirato liberamente alla Commedia dantesca, esaminato in modo
eloquente da Inge Lanslots e Annelies Van den Bogaert.

Ebrei migranti € un’importante raccolta di saggi che riflette la diversita nel
campo degli studi ebraici, ma soprattutto la varieta di esperienze diasporiche e
migratorie di milioni di ebrei in area mediterranea ed oltre. Il volume va a colmare
molte delle lacune createsi nel discorso sull’esperienza ebraica italofona, in particolare
per quanto riguarda le opere letterarie che non toccano il contesto dell’Olocausto.
Concentrandosi sull’esperienza migratoria in ambito mediterraneo, Ebrei migranti mira

116



anche ad attirare maggiormente |’attenzione degli studiosi sulle intersezioni tra la
cultura ebraica e quella turca, un terreno fertile e finora esplorato in modo parziale.

Philip Balma

Literatures, Cultures & Languages
University of Connecticut

365 Fairfield Way Unit 1057
Storrs, CT 06269-1057 (USA)
philip.balma®@uconn.edu

117



URN:NBN:NL:UI:10-1-115746 - Publisher: Igitur publishing
Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 License
Anno 28, 2013 / Fascicolo 2 - Website: www.rivista-incontri.nl

SEGNALAZIONI - SIGNALEMENTEN - NOTES

Stregonerie tra I’ltalia e [’Olanda

Il 30 maggio 2013 la dottoressa Tania De Nile (Universita di Roma ‘La Sapienza’, Facolta
di Scienze Umanistiche, in co-tutela con I’Universita di Leida) ha discusso a Leida la tesi
di dottorato intitolata Spookerijen. Tassonomia di un genere della pittura nederlandese
del XVIlI secolo. Promotori erano la Professoressa Michela Di Macco (Universita di Roma)
ed il Professor Gert Jan van der Sman (Universita di Leida/NIKI di Firenze).

La tesi affronta un aspetto della cultura figurativa del Secolo d’Oro nei Paesi Bassi
fin qui mai esplorato sistematicamente: il successo, ’articolazione, la struttura delle
rappresentazioni di argomento diabolico-stregonesco all’interno della varia e complessa
pittura di genere. Dando un taglio originale al panorama della ricerca internazionale,
finora non sempre attento allo studio della ricezione o all’indagine su basi filologiche
delle singole emergenze pittoriche, la tesi di dottorato di De Nile esplora questo tipo di
dipinti definendolo un vero e proprio sotto-genere merceologico della pittura di genere
fiamminga e olandese del Seicento (definito dai contemporanei con il termine di
spookerijen, ovvero ‘fantasmagorie’). Questa ricerca chiarisce come le opere incentrate
su tali temi siano spesso state considerate semplici ripetizioni o varianti dei prototipi
messi in circolazione da Hieronymus Bosch e Pieter Bruegel, e dimostra invece che,
nonostante l’evidente e innegabile legame con tali modelli, esse debbano piu
correttamente essere interpretate parte di una categoria pittorica percepita come
specifica nel Seicento.

La tesi € divisa in quattro parti: la prima affronta il problema della definizione
della categoria pittorica nella letteratura artistica, la seconda ne indaga la ricezione
‘merceologica’ attraverso gli strumenti conoscitivi del collezionismo e del mercato
(inventari e cataloghi d’aste); la terza si concentra sullo studio delle incisioni che
forniscono il repertorio di motivi utilizzati; la quarta esplora ’orizzonte espressivo dei
pittori che con piu originalita si dedicarono alle spookerijen.

Nella prima parte De Nile analizza la terminologia utilizzata per riferirsi a tali
rappresentazioni nelle opere di letteratura artistica di scrittori nederlandesi (o
pubblicate in Olanda) nell’arco temporale che va da Het Schilder-Boeck (1604) di Karel
van Mander a De groote Schouburgh der Nederlantsche Konstschilders en schilderessen
(1718-1721) di Arnold Houbraken. Con grande padronanza del contesto e con un
controllo sofisticato dei problemi linguistici, |’autrice ragiona sulle varianti del termine
e sulle sfumature nelle diverse fonti. Uno degli aspetti piu importanti della ricerca
consiste nell’analisi della terminologia, al fine di sostituire all’abusato e fuorviante
diableries i termini specifici utilizzati all’epoca. E van Mander a servirsi per primo del
termine ghespoock per descrivere le fantasiose figure della produzione di Bosch, ed i
termini spoock/spoockerijen sono i piu usati da Cornelis de Bie e Arnold Houbraken per
parlare di opere rispondenti a caratteristiche specifiche. A questi autori fanno da
contraltare le fonti classiciste che invitano gli artisti a evitare tali soggetti perché

118



estranei alla realta e privi di decoro, declinando gli stessi criteri di giudizio gia riservati
alle grottesche.

Il lavoro svolto nella seconda parte della tesi non sarebbe stato possibile se Tania
De Nile non avesse trascorso un anno in Olanda, dove ha potuto analizzare una
ricchissima campionatura d’inventari e cataloghi d’aste sei e settecenteschi. La
singolarita della ricerca ha richiesto che il fenomeno della ricezione di questo genere
pittorico venisse campionato sul lungo periodo (1600-1799) e che venisse operata una
comparazione tra la terminologia presente negli inventari e nei cataloghi di aste dei
Paesi Bassi del Sud, soprattutto di Anversa, e quella riscontrabile nelle fonti dei Paesi
Bassi del Nord. Di grande importanza risulta il vaglio completo degli appunti di Abraham
Bredius, conservati presso ’RKD (Rijksbureau voor Kunsthistorische
Documentatie/Istituto Nazionale di Storia dell’Arte) de L’Aia, contenenti le trascrizioni
di inventari olandesi di vario genere. Va segnalata, per la parte relativa ai cataloghi
d’aste, anche ’analisi delle schede dello storico dell’arte olandese Cornelis Hofstede de
Groot. L’autrice si & poi concentrata sul ruolo delle rappresentazioni diabolico-
stregonesche nelle collezioni descritte in inventari, focalizzandosi sullo studio della
posizione occupata dai soggetti pittorici nelle abitazioni, che si pone come un valido
indicatore in grado di fornirci un’immagine della percezione da parte dei collezionisti. In
maniera trasversale e stato anche affrontato l’aspetto dei prezzi riscontrati negli
inventari esaminati, del valore economico di tali immagini in rapporto agli altri soggettoi
presenti sul mercato olandese.

Uno dei punti forti del lavoro risiede nello studio del repertorio di motivi fatti
circolare dalle stampe cinque e seicentesche (terza parte). Riutilizzati in periodi e
contesti geografici differenti, essi divengono ‘tipici’ del genere. Per rendere evidenti le
forme e la diffusione di questi ‘riusi’, nel testo viene presentata una mappatura dei
dipinti seicenteschi in cui e dato riscontrare prestiti letterali tratti da specifiche
incisioni - tra cui soprattutto Bruegel e Callot - attraverso lutilizzo di tavole
esemplificative.

Nella quarta parte della tesi De Nile si e soffermata sugli artisti che hanno
introdotto le novita piu significative nel genere evitando cosi di ripetere in maniera
letterale le soluzioni formali dei modelli di riferimento. L’idea piu originale in questa
parte del lavoro sta nell’aver evidenziato il carattere peculiare della circolazione di
questo tipo di immagini nell’area nederlandese, che motiva anche una maggiore osmosi
tra i vari sottogruppi e una maggiore fluidita tra di essi. L’utilizzo del termine
spookerijen nei Paesi Bassi del Nord per indicare in maniera indifferenziata ‘tentazioni,
stregonerie e inferni’ implica la percezione che essi, di la dai differenti temi trattati,
fossero accomunati dalla componente ‘fantasmatica’; allo stesso tempo cio presuppone
la perdita evidente del legame con gli episodi religiosi di riferimento. Segue un’analisi
degli artisti che hanno apportato le innovazioni piu importanti al genere, da cui si
evidenzia che esse si ritrovano negli artisti fiamminghi e olandesi che hanno lavorato in
Italia (Jan Breugel il Vecchio, Jacob van Swanenburg, Domenicus van Wijnen). Il distacco
gia avvenuto con la componente religiosa dei soggetti rende possibile l’introduzione di
elementi di classicita nel piu anticlassico dei generi nordici.

Jacob van Swanenburg, nativo di Leiden ma attivo per 24 anni a Napoli, costituisce
un caso di studio particolarmente interessante, giacché nel 1608 ’artista fu accusato e
processato dall’Inquisizione partenopea per aver esposto una stregoneria nel suo studio.
Le argomentazioni da lui utilizzate per difendersi, puntualmente esaminate nel testo,
sono la prova tangibile del diverso approccio con cui gli artisti nel contesto olandese e in

119



quello italiano si relazionavano a tale tematica: Swanenburg sottolinea, infatti, che tali
immagini erano realizzate per far ridere, per stimolare l’immaginazione dell’artista e la
curiosita dell’osservatore. Al contempo egli appare ben conscio di fare qualcosa che era
proibito in Italia. Per tale motivo l'artista diverra il punto di riferimento per un numero
di artisti locali, tra cui soprattutto Salvator Rosa, che si mostravano particolarmente
insofferenti nei confronti della Chiesa e delle istituzioni,

Domenicus van Wijnen, all’opposto, per inserirsi nel contesto della citta di Roma,
dove abito tra il 1680 e il 1690, adatta il genere nordico delle spoockerijen al contesto
collezionistico locale, prediligendo la trattazione di episodi che vedono come
protagonisti maghi ed indovini tratti dalla mitologia e dalla letteratura antica, tra cui
Medea, Tiresia e Manto. In tal modo le scene di stregoneria, travestite da mito,
potevano essere liberamente apprezzate all’interno di opere caratterizzate da
atmosfere oniriche e meravigliose.

De Nile e stata in grado di affrontare, con strumenti euristici di qualita e con uno
straordinario controllo delle fonti letterarie e figurative, un campo di indagine i cui
confini erano ancora poco chiari, e di delineare con argomentazioni solide gli elementi a
disposizione. La tesi rappresenta, quindi, uno strumento prezioso per gli studi sulla
cultura figurativa del Seicento olandese. L’attuale edizione, di tiratura limitata, &
disponibile in numerose biblioteche (RKD e Koninklijke Bibliotheek de L’Aia, Universiteit
Leiden, NIKI di Firenze, Bibliotheca Hertziana di Roma, Biblioteca Nazionale Centrale di
Firenze). E auspicabile in un prossimo futuro ’attuazione di un’esposizione in ambito
museale, con relativo catalogo.

- Tania De Nile, Spookerijen. Tassonomia di un genere della pittura nederlandese del
XVII secolo, tesi di dottorato/proefschrift Universiteit Leiden/Universita di Roma ‘La
Sapienza’, 2013, 331 p., edizione a cura dell’autore.

Erik P. Loffler

Rijksbureau voor Kunsthistorische Documentatie/ Netherlands Institute for Art History
P.O. Box 90418, 2509 LK Den Haag (Paesi Bassi)

loeffler@rkd.nl

Imparare [’italiano nei Paesi Bassi

La dissertazione di Sara Szoc, guidata prima dal compianto Serge Vanvolsem, e poi dal
noto storico della linguistica Pierre Swiggers, & un lavoro impressionante. E stata
concepita come una terminografia modello, ma anche come studio sui termini
grammaticali del Seicento (in senso largo, andando dal 1555 al 1710), una discussione
sulla natura delle grammatiche analizzate e uno studio metalinguistico sui concetti di
terminografia e terminologia. L’opposizione fra questi due termini & basata su quella tra
lessicografia (creazione di dizionari) e lessicologia (studi sulla metodologia), ma nella
letteratura critica non viene sempre adoperata in senso coerente. Il corpus della tesi di
dottorato consiste nelle grammatiche di Alberto Acarisio, Carolus Mulerius, Nathanel
Duez, Johannes Franciscus Roemer, Pietro Paravicino, Lodewijk Meijer, Jean Vigneron

120



[alias Veneroni], Bruno Moretti e Moses Giron. | testi sono scritti in latino, francese,
neerlandese e italiano. Contiene inoltre una bibliografia di 28 pagine di testi primari e
46 pagine di letteratura secondaria, per cui risulta uno strumento indispensabile per chi
lavora sul periodo.

Si tratta di un libro consistente, pubblicato in due volumi, il secondo dei quali
contiene soprattutto la documentazione. Il primo volume consta di tre parti: la seconda,
pari a 360 pagine, rappresenta la ricerca vera e propria, chiamata analisi delle parti del
discorso, e contiene un’introduzione metodologica, nove capitoli specifici sul tema
indicato e uno dedicato alla sintassi in genere.

Al lettore interessato € necessario un po’ di tempo prima di afferrare la struttura
del libro, malgrado i numerosi riassunti parziali e indici che l’autrice fornisce. Cosi man
mano scopre i numerosi punti forti della ricerca, e anche qualche aspetto meno
sviluppato. | punti forti sono a mio parere i seguenti. Anzitutto, c’e un’informazione
molto completa su tutto quello che si sa sugli autori trattati. Poi ci sono le banche dati
terminologiche preparate col computer e presentate in modo estremamente chiaro, con
una struttura trasparente, che viene spiegata nei dettagli. Per il trattamento delle parti
del discorso e le loro proprieta autrice ha elaborato uno schema nello stesso tempo
rigido, il che permette di fare sempre le stesse domande al corpus, eppure abbastanza
flessibile per elaborare punti specifici per certe categorie, adatte a spiegare la varieta
delle parti del discorso fino nei minimi dettagli. In questo modo Szoc intrattiene una
discussione continua con i commentatori, antichi e moderni. Infine la studiosa illustra
ampiamente le tecniche di presentazione e le rappresentazioni schematiche, che
potranno essere stimolanti per altri ricercatori.

A titolo esemplificativo, si illustra qui di seguito come vengono affrontate le
preposizioni. Lo schema richiede un paragrafo sullo statuto della categoria nel sistema
grammaticale, un paragrafo su definizioni e funzioni, un paragrafo sulla classificazione
dei vari tipi di preposizione, un paragrafo chiamato accidenti (il termine seicentesco che
adesso tradurremmo con ‘tratti’ o ‘proprieta’) e un paragrafo riassuntivo. Le proprieta
vengono introdotte man mano dall’analisi di quanto dicono gli autori antichi e poi quelli
del Seicento; lo statuto (cioé la posizione) discute i rapporti tra preposizioni e avverbi,
marche dei casi e prefissi; nelle definizioni si discute l’etimologia del nome della
categoria: qualcosa che si mette davanti a qualcos’altro (variamente precisato), poi la
relazione tra prefissi separabili e inseparabili, il tipo di relazioni semantiche che le
preposizioni possono esprimere e il problema del caso che reggono, in latino, ma anche
nelle lingue moderne (perché il Seicento tratta di, a e da parzialmente come segnacasi).
Si affronta anche la questione se le preposizioni si possano contare: domanda naturale
per una categoria chiusa, ma che puo prevedere risposte diverse secondo la definizione,
perché se accanto é la combinazione di una preposizione e un sostantivo, il calcolo si fa
presto, ma se si tratta di una preposizione composta, il calcolo magari non si puo
neanche fare. Si spera che questa piccola rassegna possa essere indicativa delle
potenzialita dello schema di trattamento seguito dall’autrice.

Ovviamente, in un lavoro di tali dimensioni si possono trovare dei punti meno
sviluppati. Dal punto di vista teorico l'autrice sottolinea |’importanza dei fattori esterni
ed ideologici nei manuali di lingua, ma gli accenni a questi aspetti rimangono un po’
nascosti fra le biografie degli autori trattati. Il lavoro e concentrato sulle parti del
discorso, a scapito di altri temi. Che la fonetica non sia trattata si puo giustificare con il
basso livello di trattamento da parte degli autori studiati, ma mancano un po’ i termini
piu generali, come grammatica, riduzione del latino ars grammatica, che nell’olandese

121



del Seicento si puo tradurre con letterkonst oppure sostituire con spraakkonst, oppure
parola (woord), che per noi & polisemica, ma all’epoca si disponeva di vox, sequenza di
suoni, e dictio, unita minima di significato. Da una simile oscillazione tra i termini
seicenteschi e quelli adoperati nella grammatica italiana attuale scaturiscono cosi
parecchie incertezze.

Spero che i non addetti ai lavori abbiano ricevuto un’idea della ricchezza della
dissertazione di questa studiosa poliglotta. Forse non tutti si appassionano facilmente ad
un lavoro sulla grammatica del Seicento. Allora conviene riflettere sull’assoluta
necessita in Europa di occuparsi delle reciproche lingue. La grammatica € una disciplina
alquanto in crisi al livello scolastico e soggetta a enormi divari teorici e terminologici a
causa della molteplicita degli indirizzi scientifici. Allora € utile sapere che ci sono
persone che con metodo e accanimento riescono a vederci chiaro.

- Sara Szoc, Le prime grammatiche d’italiano nei Paesi Bassi (1555-1710), Struttura,
argomentazione e terminologia della descrizione grammaticale, Dissertazione Lovanio
2013, 2 vol., 505 e 228 p., edizione privata.

Minne G. de Boer

Klaas de Rookstraat 58
7558DK Hengelo (Paesi Bassi)
minne.g.deboer@planet.nl

Gandolfo Cascio promoveert op Michelangelo-receptie

In een volle senaatskamer van de Universiteit Utrecht promoveerde op 17 september
2013 Gandolfo Cascio, docent Italiaans aan onder meer de UU en de Volksuniversiteit
Amstelveen en niet onbekend als dichter, onderzoeker, essayist en animator van
literaire activiteiten, tot doctor in de Letteren. Promotor was Harald Hendrix.

In zijn proefschrift Michelangelo in Parnaso doet Cascio onderzoek naar de
receptie van Michelangelo als dichter en analyseert de bijzondere aard van ervan.
Anders dan sommige andere ‘schrijvende kunstenaars’ als Raphaél, Bronzino en Titiaan,
die incidenteel sonnetten schreven, en dan Cellini, die van Vasari beweerde dat ‘Egli &
tal pittor qual io son buon poeta’, en daarmee een zeldzaam bewijs leverde van het
besef van zijn eigen beperkingen, was Buonarroti een groot lyrisch dichter, van wie
meer dan 300 volledige composities - overwegend sonnetten, madrigalen en kwatrijnen
- en fragmenten over zijn, uit een periode die van 1503 (de eerste bewaarde) tot de
laatste levensjaren loopt. Daarnaast is een substantieel (vooral ouder) deel van zijn
poétische scheppingen verloren gegaan. Niet ten onrechte schrijft de Franse schrijver
Marek Halter over hem: ‘Michel-Ange a écrit les sonnets les plus parfaits de la poésie
universelle’. (Un homme, un cri, 1991).

Ofschoon in Michelangelo’s tijd (ca. 1546) een project heeft bestaan van zijn
vriend Luigi del Riccio om tot een uitgave tot komen van een keuze van gedichten, zou
een eerste editie pas ruim een halve eeuw naar de dood van de dichter het licht zien
(1623), door toedoen van zijn achterneef Michelangelo il Giovane. Deze leefde in de

122



periode van Controriforma en Barok, die andere esthetische idealen had dan de
Renaissance en een strenge moraal nastreefde. Hierom, maar niet minder om de
reputatie van Michelangelo en de belangen van de Buonarroti-clan te beschermen tegen
de gevolgen van de niet zelden expliciet homo-erotisch geladen liefdespoézie, heeft
Michelangelo junior ingrijpende wijzigingen doorgevoerd in de lyriek van zijn vermaarde
familielid. Zo werden verwijzingen naar mannelijke geliefden omgezet naar een
vrouwelijke vorm. Het is in deze vorm dat de gedichten eeuwenlang - onder andere door
Foscolo - zijn gelezen, totdat in de negentiende eeuw Cesare Guasti op uitnodiging van
de gemeente Florence een nieuwe, op de oorspronkelijke handschriften uit het
voormalige familiearchief gebaseerde editie bezorgde. Later kwamen nieuwe uitgaven
van Carl Frey en in de twintigste eeuw van Enzo Noé Girardi beschikbaar. Deze drie
edities vormen de basis van de moderne kritische benadering en waardering van
Michelangelo’s poézie als werk van hoge kwaliteit en als het ware de 'vierde kunst'
waarin Buonarroti tot een der grootsten van de ltaliaanse geschiedenis moet worden
gerekend, naast (eerder dan na) beeldhouwkunst, schilderkunst en architectuur.

Het is opmerkelijk = en men zou dit kunnen aanduiden als de kern van Cascio’s
onderzoek - dat dichters (en componisten) vanaf de zestiende eeuw veel onmiddellijker
hebben gereageerd op Buonarroti’s gedichten. De ‘ottimo artista’ was een volwaardig lid
van de literaire gemeenschap van zijn tijd - vandaar ook de titel van Cascio’s
proefschrift. We hebben verwijzingen, citaten en enige gevallen van correspondentie in
de vorm van gedichten (een bekende activiteit sinds de Middeleeuwen). Maar ook in de
volgende eeuwen is Michelangelo voor vele broeders in de kunst een referentiepunt
geweest: Wordsworth vertaalde enige sonnetten en had er nog meer willen vertalen,
componisten als Liszt, Wolf en Myaskowski hebben zijn gedichten getoonzet of werden
erdoor geinspireerd. In deze loopt de internationale erkenning ook ver vooruit op die in
de ltaliaanse kritiek en de appreciatie bij het grote lezerspubliek. Dat is nu anders:
Michelangelo is een erkend en gewaardeerd dichter en zijn gedichten zijn alom
toegankelijk.

Maar er blijft nog veel te doen voor wie Michelangelo als dichter zijn rechtmatige
plaats wil toekennen. Het bijna tien kilo wegende boek van Zollner, Thoenes en Popper
Michelangelo, das vollstdndige Werk, dat in 2007 bij Benedikt Taschen Verlag verscheen,
besteedt totaal geen aandacht aan de poétische scheppingen, anders overigens dan het
in 1964 ter gelegenheid van de vierhonderdste sterfdag bij De Agostini uitgegeven
L’opera completa di Michelangelo (gecoordineerd door Mario Salmi), dat uitgebreide
essays van Garin en Girardi over denker- en dichterschap bevat, die niets aan waarde
hebben ingeboet.

Dit signalement heeft niet de pretentie een recensie te vormen. Toch mag niet
onvermeld blijven dat Gandolfo Cascio, in de traditie van de grote Siciliaanse
intellectuelen (van Verga via Borgese tot Tomasi en - why not? - Camilleri) een enorme
eruditie ten toon spreidt. Zijn stijl lijkt aan weer een ander voorbeeld schatplichtig: aan
het rijke maar cerebrale proza van Gianfranco Contini. Toch heeft het proefschrift een
zeer sterke persoonlijke inslag, opzet en lading: het is naast een wetenschappelijk werk
van niveau ook een reflectie door een eigentijdse dichter op een illustere voorganger.
Dat daarbij relatief veel aandacht uitgaat naar negentiende- en twintigste-eeuwse
dichters (Baudelaire, Gautier, Browning, Carducci, Yeats, Pound, D’Annunzio, Ungaretti,
Papini, Eliot en anderen), van wie een bloemlezing van Michelangelo-verwijzingen is
opgenomen, is een van de charmante aspecten van het boek. Om met een kritische
kanttekening te eindigen: op p. 8 worden de geschriften van een ander schrijvend

123



kunstenaar, Leonardo da Vinci, als ‘meno rilevanti’ afgedaan. Dit is natuurlijk niet
helemaal waar, zowel in kwalitatief als in kwantitatief opzicht horen deze al lange tijd
tot de canon der kunsthistorische geschriften en tot de hoogtepunten van het proza uit
de Renaissance. Maar het is veelzeggend dat Leonardo de dichtkunst als ondergeschikt
aan de schilderkunst zag en Michelangelo nooit zo’n hiérarchisch onderscheid heeft
willen maken.

- Gandolfo Cascio, Michelangelo in Parnaso, Scrittori a contatto con le Rime
buonarrotiane: la ricezione critica, creativa e le traduzioni d’autore. Proefschrift,
Universiteit Utrecht, 2013, ISBN: 9789039359907, 436 p.

Raniero Speelman

Universiteit Utrecht

Departement Taal, Literatuur en Communicatie - Italiaans
Trans 10, 3512 JK, Utrecht (Nederland)
r.m.speelman@uu.nl

Juryrapport WIS onderzoeksprijs geschiedenis 2012

De Nederlands-Vlaamse Werkgroep Italié Studies reikt jaarlijks een onderzoeksprijs uit,
ter bekroning van de beste publicatie op een van de deelgebieden van de Italié Studies
door een onderzoeker uit de Lage Landen. Aangezien we de vele relevante vakgebieden
hebben verdeeld in drie clusters: taal- en letterkunde, kunstgeschiedenis, en
geschiedenis en cultuur, betekent dit dat feitelijk ééns in de drie jaar deze prijs per
vakgebied wordt uitgereikt. Dit jaar reiken we de prijs uit op het vakgebied van de
geschiedenis en cultuur. Daartoe heeft de jury, bestaande uit het voltallige bestuur van
de Werkgroep, publicaties verzameld en bestudeerd op de terreinen van de
geschiedenis, de wijsbegeerte en de theologie die in de jaren 2009, 2010 en 2011 zijn
gepubliceerd door onderzoekers uit de Lage Landen. Het betreft publicaties van zowel
artikelen, bundels en monografieén, maar niet van dissertaties voorzover deze niet in
handelseditie verspreid zijn. Graag dank ik bij deze gelegenheid de collega’s in
Nederland en Vlaanderen die ons werk hebben vergemakkelijkt door publicaties aan ons
te signaleren.

Bij de aan ons gesignaleerde publicaties horen overigens ook boeken die heel
recent verschenen zijn, maar daardoor net buiten de tijdsperiode vallen die in deze
editie van de onderzoeksprijs in beschouwing wordt genomen: de drie kalenderjaren
voorafgaand aan 1 januari 2012. Toch zijn juist die meer recente publicaties een signaal
van de levendigheid en de kwaliteit die het op Italiaanse thematieken gerichte historisch
onderzoek kenmerken zoals dat momenteel in de Nederlanden plaatsvindt. Daarom
noem ik ze toch maar even, ook al kunnen ze pas bij een volgende editie van deze prijs,
in 2015, gewogen worden. |k heb het dan over twee bundels met studies, de eerste
bezorgd door Hans Cools, Catrien Santing en Hans de Valk over de Utrechtse paus
Hadrianus VI: Adrian VI. A Dutch pope in a Roman context (Turnhout, Brepols, 2012), en
een tweede over Blood, symbol, liquid (Leuven, Peeters, 2012), bezorgd door opnieuw

124



Catrien Santing, maar nu in samenwerking met Jetze Touber. Verder denk ik dan aan de
bijzondere monografie van Peter Rietbergen, Rome and the World - the World in Rome.
The Politics of International Culture, 1911-1921 (Dordrecht, Republic of Letters, 2012),
en aan de vooral aan ltaliaanse casussen gewijde studie van Guy Geltner, The Making of
Medieval Antifraternalism. Polemic, Violence, Deviance, and Remembrance (Oxford,
Oxford University Press, 2012).

Van deze laatste auteur, Guy Geltner, die sedert 2009 als hoogleraar
Middeleeuwse geschiedenis verbonden is aan de Universiteit van Amsterdam, en
momenteel als fellow verblijft aan Villa | Tatti in Florence, is overigens wel binnen de
door ons beschouwde periode een zeker even ambitieuze studie verschenen, en wel in
2012 bij Viella in Rome: La prigione medievale: una storia sociale, die opnieuw vooral
uitgaat van Italiaanse documentatie. Maar omdat het hier een Italiaanse vertaling
betreft van een studie die in 2008, toen de auteur nog niet in Nederland werkzaam was,
verschenen is bij Princeton University Press met als titel The Medieval Prison: A Social
History hebben we deze evenmin in overweging kunnen nemen.

Waar de jury zich wel uitvoerig over gebogen heeft zijn twee boeken en de deels
in het verlengde hiervan verschenen artikelen van twee betrekkelijk jonge historici, Jan
Nelis uit Gent en Maartje van Gelder uit Amsterdam. Beiden hebben in hun boeken een
handelseditie gepubliceerd van het proefschrift dat zij enkele jaren eerder verdedigd
hebben, in 2006 (Nelis) en 2007 (Van Gelder). Jan Nelis, die momenteel als
postdoctoraal onderzoeker verbonden is aan de Universiteit Gent, publiceerde in 2011,
dus vijf jaar na de verdediging van zijn proefschrift, zijn From Ancient to Modern: The
Myth of Romanita during the Ventennio fascista. The Written Imprint of Mussolini’s Cult
of the ‘Third Rome’ bij Brepols in Turnhout, 2011, als eerste deel in een nieuwe reeks
uitgegeven door het Belgisch Historisch Instituut te Rome, een instelling waar ook een
belangrijk deel van de uitvoering van het onderzoek heeft plaatsgehad. In dit boek
bestudeert de auteur de wijze waarop het Italiaans fascisme gepoogd heeft het
glorierijke Romeinse verleden van het land in het algemeen en van de stad Rome in het
bijzonder in te zetten in zijn pogingen een nieuwe, nationale en uiteraard door
fascistisch denkgoed ingegeven identiteit vorm te geven.

Het betreft zoals bekend een onderzoeksthematiek die al veelvuldig aan de orde is
gesteld, zoals de auteur ook toelicht in zijn uitvoerige inleiding. Zelf focust hij daarom
op enkele specifieke gevallen waarin deze strategie in het bijzonder tot uiting komt. Hij
werpt enerzijds een blik op enkele bekende instellingen waarin dit kenmerkende aspect
van de fascistische cultuurpolitiek concreet gestalte heeft gekregen, te beginnen bij het
Istituto di Studi Romani en de Scuola di Mistica Fascista. Maar de meeste aandacht richt
hij op de bestudering van de door het fascisme geinitieerde of in ieder geval sterk
bevorderde cultus van enkele sleutelfiguren uit het Romeinse verleden: Julius Caesar,
Augustus, Horatius en Vergilius. En daarnaast bestudeert hij eveneens diepgaand de
houding ten opzichte van de ‘romanita’ zoals die te lezen valt in de pagina’s van vier
periodieken die sterk door dit culturele ergfoed bepaald werden: Capitolium, rivista
romana, L’Urbe, La nuova Antologia en Historia.

Het tweede boek dat we onder de loep hebben genomen is de studie die Maartje
van Gelder onder de titel Trading Places: The Netherlandish Merchants in Early Modern
Venice bij Brill heeft gepubliceerd in de eveneens nieuwe reeks ‘Library of Economic
History’, en wel in 2009, amper twee jaar na de verdediging ervan als proefschift. Van
Gelder is verbonden aan de Universiteit van Amsterdam, als universitair docent
vroegmoderne geschiedenis, en verblijft momenteel in New York, als fellow aan de

125



Italian Academy van Columbia University, waar ze een deel van haar nieuwe door een
VENI-subsidie ondersteunde onderzoeksproject uitvoert. In haar boek reconstrueert Van
Gelder de kleine maar belangrijke gemeenschap van Nederlandse kooplieden die zich
vanaf 1590 in Venetié nestelde en aldaar gedurende een halve eeuw een invloedrijke rol
te spelen kreeg. Zij schetst tegen welke achtergrond van vooral macro-economische
ontwikkelingen deze Nederlandse handelsgemeenschap kon opkomen, en zeker ook in
vergelijking met de andere aanwezige buitenlandse handelaren een opvallend
prominente - en winstgevende - rol kon gaan spelen. Ook maakt zij duidelijk hoezeer
daarbij een goedgunstige houding van de Venetiaanse autoriteiten een rol speelde, en
op welke motieven deze welwillendheid stoelde.

Maar Van Gelder richt haar blik niet louter op macro-economische processen. Zij
zoomt aanvullend in op de Nederlandse kooplieden zelf, en reconstrueert niet alleen
hun netwerken zoals die door familie- en vriendschapsbanden werden gesmeed, maar
ook op de leefwereld die zij gaandeweg voor zichzelf vormgaven, in een hybride soort
Italiaans/Nederlandse levensstijl. Hierbij kon zij gebruik maken van enkele bijzondere
en amper bestudeerde archivalische bescheiden in het schijnbaar onuitputtelijke
Venetiaans staatsarchief die een dergelijke blik in het intieme leven van een paar van de
meest representatieve Nederlands-Venetiaanse kooplieden mogelijk maakte.

Ook Van Gelder kon bij haar onderzoek teruggrijpen op eerdere, vaak
fundamentele studies. Dat neemt niet weg dat zij er in geslaagd is, mede op grond van
een uitvoerig en aandachtig archiefonderzoek naar de lang niet altijd goed
gedocumenteerde activiteiten en levens van deze Nederlands-Venetiaanse
handelsgemeenschap, een binnen deze beperkingen compleet beeld hiervan te schetsen.
Dit is een niet geringe verdienste. Net als overigens de voorbeeldige wijze waarop Van
Gelder laat zien hoe zij te werk is gegaan, en wat zij wel en niet in aanvulling op het
werk van eerdere onderzoekers heeft weten bloot te leggen: een voor menig historicus
navolgenswaardig voorbeeld.

Gezien deze verdiensten kon er voor de jury van de driejaarlijkse onderzoeksprijs
Italie Studies voor geschiedenis dan ook weinig twijfel bestaan, en wordt de editie 2012
van deze prijs toegekend aan Trading Places: The Netherlandish Merchants in Early
Modern Venice van Maartje van Gelder.

Harald Hendrix

Voorzitter van de jury van de Onderzoeksprijs Italié Studies 2012
Universiteit Utrecht

Departement Taal, Literatuur en Communicatie - Italiaans

Trans 10, 3512 JK Utrecht (Nederland)

h.a.Hendrix@uu.nl

126



	1_admin1,+napolit-intro3-4.pdf
	2_admin1,+mengarelli5-13.pdf
	3_admin1,+14-21nardone.pdf
	4_admin1,+napolit22-30.pdf
	5_admin1,+31-39demontis.pdf
	6_admin1,+bosisio.pdf
	7_admin1,+48-55spicka.pdf
	8_admin1,+56-65campopiano.pdf
	9_admin1,+66-75polegato.pdf
	10_admin1,+giordano.pdf
	11_admin1,+pilon.pdf
	12_admin1,+iac.pdf
	13_admin1,+villa.pdf
	14_admin1,+nelis.pdf
	15_admin1,+godiol.pdf
	16_admin1,+bergh.pdf
	17_admin1,+perol.pdf
	18_admin1,+luis.pdf
	19_admin1,+juris.pdf
	20_admin1,+lans.pdf
	21_admin1,+balma.pdf
	22_admin1,+segn.pdf

