Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 5-6 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10347
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep Italié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

Editoriale
Un anno sempre sempre particolare

Natalie Dupré & Inge Lanslots

E Uimmensita

Si apre intorno a noi
Al di la del limite
Degli occhi tuoi

(Lucio Battisti, I/l mio canto libero)

La redazione di Incontri € lieta di presentare il secondo numero di quest’annata cosi
bizzarra e impegnativa. Il virus per fortuna non ha ostacolato il lavoro redazionale di
questo nuovo numero che e potuto uscire - come € ormai tradizione - alla vigilia del
nuovo anno. Un anno, il 2021, in cui daremo ’addio a Utrecht University Library Open
Access Journals e passeremo alla piattaforma di OpenJournals che accogliera la nostra
rivista a partire dal 2021. Vi terremo informati tramite il sito web di Incontri.

Per la realizzazione di questo numero teniamo anzitutto a ringraziare Marco
Zonch, che si € preso I’impegno di curare la sezione tematica dedicata alle ‘scritture
postsecolari’. In ‘Religioni letterarie, una via alternativa al contemporaneo?’ il nostro
redattore ospite introduce il lettore al dibattito sul postsecolare e passa in rassegna i
contributi molto interessanti di Enzo Pace, Michele Bordoni, Monica Jansen e Marco
Zonch.

Oltre alla sezione tematica sulle ‘scritture postsecolari’ questo numero di
Incontri presenta un articolo di Inge Lanslots, Paul Sambre e Eliana Maestri dedicato
alla street art. In ‘Commemorare vittime di violenza. La street art come luogo di
resistenza e discorso di positivita’ gli autori prendono in esame il discorso contro-
egemonico che scaturisce da commemorazioni e da altri segni visibili di pratiche
memoriali attorno ai murales dedicati alla memoria di vittime di atti di violenza.
L’analisi comparata della scritta ‘no mafia’ che ricorda la strage del casolare Amap a
Capaci e delle opere murarie all’entrata del quartiere della Garbatella a Roma che
richiama a memoria la figura di Carlo Giuliani dimostra come ’attivismo che parte dal
basso possa portare a una sensibilizzazione della societa civile e generare messaggi di
positivita.

La redazione e inoltre felice di poter pubblicare in questo nuovo numero
’intervista di Flavia Laviosa a Francesca Archibugi in cui la regista romana racconta
come sia nata la sua libera riduzione televisiva della prima versione de | promessi sposi
di Alessandro Manzoni.



Il numero si chiude con la recensione di Els Jongeneel di una divertente
antologia di brani tratti da galatei e libri di etichetta raccolti da Annick Paternoster e
Francesca Saltamacchia: Le leggi della cortesia. Galateo ed etichetta di fine
ottocento: un’antologia (2018).

Auguriamo a tutti un piacevole momento di lettura e un 2021 scoppiettante e
pieno di salute.

Natalie Dupré Inge Lanslots

KU Leuven KU Leuven

Campus Brussel Campus Antwerpen
Warmoesberg 26 Sint-Andriesstraat 2
1000 Brussel (Belgio) 2000 Antwerpen (Belgio)

natalie.dupre@kuleuven.be inge.lanslots@kuleuven.be



Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 7-9 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10348
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep lItalié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

Religioni letterarie, una via alternativa al
contemporaneo?

Marco Zonch

A distanza di quasi quindici anni dalla pubblicazione di Gomorra (2006), e a dodici da
quella di Allegoria 57 (2008), il dibattito attorno alle trasformazioni avvenute a cavallo
tra vecchio e nuovo millennio non si € ancora esaurito. Infatti, benché un accordo sia
stato sostanzialmente raggiunto - il cambiamento sarebbe cioe da leggersi come un
“ritorno” a realta/verita e impegno - resta ancora da stabilire come cio sia stato
possibile dopo il postmodern(ism)o e la French Theory. Che una lettura definitiva di
questo passaggio manchi risulta del resto evidente quando si prendano in
considerazione i continui ritorni all’io so, la comparsa di sempre nuove proposte e
categorie interpretative, e l'imbarazzo che sembra accompagnare l'uso di una di
queste, impegno, percepita come inadeguata ma per cui non sembrano essere
disponibili alternative. Insomma, senza troppo sbagliare potremmo dire che realismo,
testimonianza, fiction, non-fiction, impegno ecc. si siano fin qui comportate come la
proverbiale coperta che, troppo corta, lascia i piedi freddi.

Le difficolta in cui si & imbattuta la critica possono forse trovare spiegazione nel
fatto che, a dispetto delle differenze, tutti i tentativi fin qui condotti abbiano
affrontato il problema in termini esclusivamente epistemologici." Lasciando per ora da
parte la questione dell’impegno, si puo cioe affermare che a opere come Gomorra o
Campo del sangue (1997), per fare un altro esempio, sia stato “soltanto” chiesto per
quali ragioni e con quali modalita sia stato per loro possibile far di nuovo corrispondere
parole e cose, senza che le prime si trasformassero ‘in una polvere di finzioni’,? e anzi
in alcuni casi riuscendo perfino ad attribuir loro valore di verita. Questo tipo di
approccio, e forse importante sottolinearlo, e stata del resto adottata anche da chi
come Arturo Mazzarella ha negato legittimita alle pretese di questi testi.® E se sembra
dunque impossibile reperire esempi di approcci differenti, il dubbio che proprio allo
sguardo epistemologico vadano imputate alcune delle difficolta critiche sembra
essere, se non altro, legittimo.

T ¢l problema’, scrive per esempio Palumbo Mosca nel suo L’invenzione del vero (2014), ‘non & quello di
recidere il legame tra letteratura e realta, bensi di adeguare la forma a una diversa epistemologia che,
per tutto il corso del secolo, € andata sottraendo certezze al soggetto conoscente.’ (R. Palumbo Mosca,
L’invenzione del vero, Roma, Gaffi, 2014, p. 45). Ma anche Gianluigi Simonetti appoggia le pagine della
“sua” letteratura circostante dedicate al problema della realta a quanto ne dicono, appunto, ‘gli
epistemologi’ (G. Simonetti, La letteratura circostante. Narrativa e poesia nell’ltalia contemporanea,
Bologna, Il Mulino, 2018, p. 45), pur sperando ‘nel futuro di una narrativa che accolga, nella sua idea di
realta, tanto la materia piu buia e reificata quanto la tentazione della luce, la nostalgia dell’assoluto’
(ivi, p. 268). La citazione interna & di W. Siti, Il realismo é [’impossibile, Roma, Nottetempo, 2013, p. 59.
2 R. Donnarumma, Ipermodernita. Dove va la narrativa contemporanea, Bologna, Il Mulino, 2014, p. 12.
3 Cfr. A. Mazzarella, Politiche dell’irrealta, Torino, Bollati Boringhieri, 2011.



Ci si accorge cosi, dopo averne messa in discussione |’aproblematicita, di quale
sia stata "esclusione operata da tale sguardo: l’ontologia. Ai testi, cioe, non € mai
stato chiesto di spiegare in quali mondi sia possibile dire la verita, né piu in generale
quali siano le caratteristiche della realta che essi vorrebbero raccontare. Se tuttavia
poniamo queste domande, immediatamente ci accorgiamo dell’esistenza di una
seconda esclusione, correlata alla prima. E quella che ha colpito le preoccupazioni
religiose presenti in molte opere contemporanee. La loro esistenza infatti, sebbene sia
stata notata in pil di una occasione,* non ha mai portato ad alcuna modifica o
ripensamento dell’interpretazione complessiva del periodo, a partire da quella del
problema della verita. Non sembra tuttavia sbagliato, non almeno in via ipotetica,
immaginare che cio possa al contrario rivelarsi importante quando, mutato lo sguardo,
si provi a capire quanto frequenti esse siano, e se abbiano un qualche legame con i
“ritorni” a realta e verita del contemporaneo. Detto altrimenti, il fatto che il narratore
di Campo del sangue descriva il suo viaggio verso Auschwitz come ‘una vera
iniziazione’,> che una delle saghe piu famose degli ultimi trent’anni, quella che
Evangelisti dedica all’inquisitore Eymerich, si apra con una citazione del corpus
hermeticum, che cosa ci dicono sul contemporaneo?

Che valga la pena tentare di rispondere a queste domande, prima ancora che nel
confronto con i testi, sembra venir confermato dalla rinnovata importanza che il
credere, in una delle sue forme, ricopre nella vita delle societa occidentali. Si
tratterebbe di una rilegittimazione della fede che, secondo Gianni Vattimo, in Italia si
coniuga con la fine del ruolo politico della Chiesa Cattolica, con quello del papato di
Wojtyta e con la fine delle speranze di rinnovamento che, nel Novecento appunto,
erano confluite nel marxismo. ‘Il fatto &’, scrive Vattimo, che con ‘la “fine della
modernita”’ sembrano venir meno anche tutte ‘le ragioni filosofiche per essere atei,
o comunque per rifiutare la religione’.® Se dunque al di la delle diverse interpretazioni
si puo affermare che in Occidente e nella sua cultura sia rinnovato l’interesse per tutto
cio che ha a che fare con lo spirito, € possibile che di questo si trovi traccia anche
nella letteratura. O, per meglio dire, che la letteratura partecipi, attivamente e in
qualche modo, a queste stesse trasformazioni. Altrettanto importante €, per l'ipotesi
che qui si formula, il fatto che studi all’incrocio tra letteratura e religione, e piu
precisamente tra forme contemporanee del credere e letteratura, non solo sono gia
stati tentati per quella nordamericana - si deve qui fare almeno il nhome di John
McClure - ma sono anche stati capaci di mostrare quale peso abbia avuto il religioso
nel definirsi della produzione di molti autori.

Da queste premesse, e dal desiderio di provare a rispondere alle domande di cui
abbiamo detto, nasce ’idea del convegno che ha ispirato i contributi raccolti nella
sezione tematica di questo volume. La proposta che é stata fatta agli autori é stata
cioé quella di uno spazio in cui parlare di letteratura e religione, lasciando il concetto
il piu aperto possibile ma richiamando al contempo le piu recenti trasformazioni in
materia. Su queste ultime e intervenuto Enzo Pace, con un saggio intitolato ‘Deus ex
machina: forme contemporanee del credere nel relativo’, in cui a partire dai classici
del pensiero sociologico si affronta il dibattito sociologico contemporaneo dando
particolare risalto al rapporto tra religione e capitalismo; a questo testo si rimanda
per una piu precisa definizione delle trasformazioni a cui abbiamo accennato.

4 Donnarumma per esempio nota l’importanza del modello fornito da Don Diana per il Saviano di Gomorra
(Donnarumma, Ipermodernita, cit.; Simonetti indica la presenza di una rinascita mistica nella Vita oscena
di Aldo Nove: ‘C’é molto Petrolio [...] di sicuro nella Vita oscena di Aldo Nove: nell’io che si svuota
attraverso la degradazione sessuale, e nella visione mistica di una seconda nascita’ (G. Simonetti, La
letteratura circostante, cit., pp. 263-264).

5 E. Affinati, Campo del sangue, Milano, Mondadori, 1997, p. 31.

6 G. Vattimo, Credere di credere, Milano, Garzanti, 1996, pp. 17-18.



Alla poesia € invece dedicato il contributo di Michele Bordoni, intitolato ‘Darti
voce e incontrarti nelle cose’. Il canto di ritorno di Filippo Davoli tra religione e lirica.
Qui la produzione di Davoli viene letta attraverso la lente del simbolo, e come caso di
studio capace di mostrare quali siano i punti di contatto e le analogie tra ritorno del
religioso e ritorno della lirica. Bordoni persegue il suo obbiettivo facendo riferimento
da un lato alla riflessione di Lukacs e Benjamin, e dall’altro a quella di Beck e Vattimo:
benché, insomma, la poesia non sia stata all’origine delle domande che fin qui ci siamo
posti, nate appunto dal confronto con la narrativa, ’intervento di Bordoni suggerisce
che a quest’area si debba guardare con interesse.

Nell’articolo che Monica Jansen dedica al problema della ricezione di Sul
concetto di volto nel Figlio di Dio e intitolato ‘Quando lo “scandalo” diventa
provocazione. Il postsecolare e il teatro iconoclasta di Romeo Castellucci’, viene
esaminata la relazione, problematica, tra sfera pubblica e opera, nei casi in cui
quest’ultima affronti temi religiosi. Piu di preciso, Jansen studia le reazioni e le
proteste che hanno accompagnato la messa in scena dello spettacolo di Castellucci,
facendo ricorso a categorie provenienti dalla riflessione, tra gli altri, di Habermas e di
Latour.

Marco Zonch, in un articolo intitolato ‘Scritture postsecolari. Ipotesi su verita e
spiritualita nella narrativa italiana contemporanea’, attraverso alcuni esempi tratti
dalla produzione di Emmanuele Trevi, Antonio Moresco e Aldo Nove tenta di delineare
i tratti generali di un gruppo di opere che propone di chiamare ‘scritture postsecolari’.
La categoria vorrebbe provare a rendere conto, nel complesso, delle caratteristiche di
quelle opere contemporanee che assegnano un ruolo centrale alla spiritualita. Viene
definita facendo ricorso a strumenti tratti dalla riflessione di Michel Foucault e ad
alcuni dei risultati della sociologia della religione contemporanea.

Si coglie infine ’occasione per ringraziare Incontri e le sue due caporedattrici,
Inge Lanslots e Natalie Dupré, non solo per l'ospitalita accordata agli articoli qui
contenuti, ma anche per la cordialita con la quale ne hanno guidato la pubblicazione.

Marco Zonch

Facolta di Neofilologia - Dipartimento di Italianistica
Universita di Varsavia

ul. Obozna 8

00-332, Varsavia (Polonia)

marco.zonch@gmail.com



Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 10-24 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10349
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep Italié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

Deus ex machina
Forme contemporanee del credere nel relativo

Enzo Pace

La letteratura € il discorso teorico dei processi storici.
Michel de Certeau’

Introduzione

Nel teatro greco, soprattutto nelle opere di Euripide, l’apparizione in scena del deus
ex machina (apé machinés théos) serviva a risolvere una trama drammaturgica
divenuta intricata. Poi, la formula & diventata un’espressione passe-partout per
indicare genericamente l’intervento di una persona dotata di carisma che, grazie ai
suoi poteri personali, riesce a risolvere un problema altrimenti irrisolvibile.

Vorrei usare questa figura del teatro greco per analizzare alcune tendenze che
oggi rendono vivace (a volte furiosamente vivace) il panorama religioso
contemporaneo. Ne faro un uso fantasioso, dilatando arbitrariamente i significati
dell’artificio scenografico greco. In particolare, mi serviro di questa figura per fare il
punto sul dibattito (ormai stucchevole, dal momento che perdura da troppo tempo,
almeno dai primi anni Ottanta del secolo scorso) fra i sostenitori del paradigma teorico
della secolarizzazione e i fautori dell’ipotesi del ritorno degli dei, fra quanti pensano
che la fase storica segnata dai processi di secolarizzazione si sia compiuta per entrare
in una nuova eta: caratterizzata dalla de-secolarizzazione, per alcuni, per altri dal
post-secolare, e per altri ancora dalla rinnovata affermazione delle religioni pubbliche
(bene generale di una comunita politica, tutelato da uno Stato, anche quando questo
si proclama formalmente non confessionale o laico).

In tale prospettiva, mi sembra necessario tornare ai classici della sociologia per
parlare della machinés socio-economica chiamata capitalismo; di come la ‘gabbia
d’acciaio’ di cui parlava Weber e ‘il capitalismo come religione’ di cui parlava Walter
Benjamin si siano appropriati dei simboli religiosi, trasformando gradualmente gli
habitus etici che originariamente si erano nutriti dei modelli ascetici definiti dal
puritanesimo calvinista, in beni di consumo e in stili di vita conformi alla moda e al
branding. La tesi che intendo sostenere e che il capitalismo neoliberista fa della
religione dei consumi una delle sue forze motrici, per espandersi a livello mondiale,
valicando frontiere culturali, linguistiche e religiose.

In particolare, tale esito non riguarda solo il dominio crescente del capitale
finanziario su quello produttivo, gia previsto da Karl Marx, ma anche e soprattutto il
fenomeno che, per brevita, chiamero di trasformazione del religioso in un brand: in
un repertorio di segni e simboli, tratti dalle memorie di lunga durata delle grandi

' ‘Le roman psychanalytique’, in: M. De Certeau, Histoire et psychanalyse entre science et fiction, Paris,
Gallimard, 1988, p. 125.

10



religioni mondiali, riutilizzati per altri scopi e in altre province di significato. Il bene
“religione” entra nel mercato mondiale e, in tal modo, su di esso settori produttivi
importanti (da quello alimentare al biologico, dai cosmetici al vestiario) investono per
mettere in circolazione merci che si presentino come conformi ai precetti di questa o
quell’altra fede. Tramite le merci un credente puo incorporare il segno di
appartenenza a una ipotetica comunita di fede. Siamo di fronte a un’economia politica
dei segni religiosi, per parafrasare un noto saggio di Baudrillard.? Un campo di studi
sempre piu promettente, dove si sono accumulate conoscenze e ricerche sul tema,
muovendo da ambiti disciplinari diversi: dalla semiotica alla sociologia, dagli studi sui
nuovi media interessati alla digital religion alla scienza politica fino a quella
economica. Sotto le sacre volte delle religioni, la machina neocapitalista puo aiutare
a rafforzare le politiche d’identita che leader e movimenti neo-nazionalisti da tempo
cercano di promuovere.?

La religione puo diventare un marcatore d’identita collettiva. La religione,
infatti, produce simboli collettivi (a volte per grandi masse di persone) che possono
essere incorporati e, in alcuni casi, portati addosso come abiti che distinguono dagli
altri. Quando cio accade, un bene simbolico puo essere manipolato e diventare merce.
In tutti e due i casi siamo di fronte a un effetto, forse piu duraturo della
secolarizzazione: credere diventa una scelta soggettiva, uno stile di vita
individualizzato* che mette in crisi sia il credere per tradizione sia ’appartenenza a
comunita di fede radicate in un determinato territorio. Tuttavia, tale modo di vivere
il rapporto con la religione e divenuto anch’esso ostaggio del mercato, che non solo
tramite la comunicazione pubblicitaria, ma anche direttamente nei prodotti di
consumo, rende a portata di mano (e di tasca) la trascendenza. Gli stili di consumo si
orientano verso quelle merci che portano i segni della religione. Dal lato dell’offerta
si moltiplicano, di conseguenza, soprattutto tramite i nuovi media, i messaggi per
convincere le persone, ad esempio, che quel cibo & buono da mangiare perché rispetta
la legge religiosa e la memoria che di essa ha tutta una comunita di fedeli.

Da un lato, dunque, la secolarizzazione continua a produrre i suoi effetti nella
lunga durata, dall’altro, la moderna societa dei consumi salva il salvabile,
incorporando nella merce il sacro, facendo diventare le merci un segno di
identificazione, un cult. L’apparizione di religioni forti,’ i cosi detti fondamentalismi,®
costituisce una risposta speculare rispetto alle forme del credere nel relativo, che si
affermano nelle societa della tarda secolarizzazione e che hanno conosciuto gia, nel
respiro lungo della storia, i processi di disincanto e di individualizzazione delle
credenze religiose.

Eclissi del sacro o ritorno degli dei?

L’immagine del deus ex machina mi € spesso venuta in mente quando, a partire dalle
seconda meta degli anni Ottanta (del secolo appena trascorso), fra i sociologi della
religione si e fatta strada l’idea che il paradigma della secolarizzazione fosse stato
sconfessato ampiamente da un insieme di fenomeni che erano raggruppati sotto la
formula del ‘ritorno di Dio’ o della ‘rivincita di Dio’.” Se in un primo match Dio era
stato sconfitto, stavamo allora assistendo a una partita di ritorno, in cui Dio si

2 J. Baudrillard, Pour une critique de [’économie politique du signe, Paris, Gallimard, 1995 (trad. it.
Milano, Mimesis, 2012).

3 E. Pace, Perché le religioni scendono in guerra, Roma-Bari, Laterza, 2003.

4 Su questo tema L. Berzano, La quarta secolarizzazione, Milano, Mimesis, 2017.

5 Si tratta di una felice formula usata da G.A. Almond, S. Appleby & E. Sivan, Strong Religion, Chicago,
Chicago University Press, 2005 (trad.it. Religioni forti, Bologna, il Mulino, 2006).

6 E. Pace & R. Guolo, | fondamentalismi, Roma-Bari, Laterza, 2000.

7 Si tratta del titolo di un fortunato libro di G. Kepel, La revanche de Dieu, Paris, Seuil, 1991 (trad. it.
Milano, Rizzoli, 1991).

11



riprendeva la sua rivincita. Scendeva di nuovo in campo e aveva la meglio, a dispetto
di tutti i punti segnati in epoca moderna dalla “squadra” avversaria.

All’idea della religione che perdeva di peso sociale, non potendo piu influenzare
e controllare decisive sfere della vita collettiva e dei mondi vitali (dalla politica
all’economia, dal diritto alla formazione della conoscenza scientifica, dall’arte
all’eros) si contrapponeva ’evidenza di un ritorno della religione nello spazio pubblico,
nelle lotte politiche, nei processi di cambiamento storico: dalla prevista
privatizzazione della religione® alle religioni pubbliche, testimoniate sin dagli inizi
degli anni Ottanta del secolo scorso da avvenimenti decisivi quali la rivoluzione
iraniana del 1978-79 e quella polacca, non violenta e condotta contro un regime di
stampo sovietico da Solidarnos¢. Qui ebbero un ruolo di primo piano i cattolici, guidati
da un Papa carismatico come Karol Woytita,’ mentre a Teheran erano i musulmani sciiti
che mostravano al mondo intero come fosse possibile instaurare un regime teologico-
politico della verita sotto le forme repubblicane. Dio sembrava ridisceso in terra,
provava a sciogliere i nodi irrisolti della storia contemporanea, la stessa che ne aveva
decretato la morte: l’autonomia della politica e dell’economia dalla religione.

Da allora a oggi la discussione continua: fra chi sostiene la validita del paradigma
della secolarizzazione e chi lo contrasta e invita a riflettere non solo sulla persistenza
del sacro e del religioso, ma anche sulla sua vitale ripresa.

| teorici della secolarizzazione piu avveduti hanno cercato di argomentare a
favore del progressivo declino del sacro e del religioso nelle societa moderna
distinguendo tre livelli. Da quello macro-sociale (dove € piu evidente la progressiva
autonomizzazione delle sfere sociali, la differenziazione in tanti sub-sistemi ciascuno
dei quali, avrebbe detto Luhmann," si organizza in base a un proprio codice interno
diverso da quello trascendenza/immanenza che caratterizza cido che chiamiamo
religione) a quello meso-sociale (dove gli individui indossano i vari habitus imposti dai
differenti ruoli predefiniti dai vari sub-sistemi di cui fanno parte come cittadini,
lavoratori, professionisti, sportivi, e cosi via), a quello, infine, micro-sociale (dove un
individuo puo coltivare lo spirito, continuare a credere, praticare, affiliarsi o meno e
cosi via, senza che tutto cio incida nel gioco sociale o sia riconosciuto da parte dello
Stato)."

A immagine e somiglianza di questa teoria a tre stadi, i sostenitori del ritorno di
Dio o degli dei vedono invece una progressiva marcia di riavvicinamento che, muovendo
dal micro arriva al macro. Dalla religione che avrebbe dovuto ridursi a un fatto privato
(uomo nuovo moderno, sia quello concepito dal positivismo sia quello di matrice
marxista-sovietica) e alla fine salire in cielo senza far piu ritorno in terra, si passa a
una fase storica, quella presente, in cui la religione torna a pretendere di dire la sua
sull’ordine sociale e sulle forme politiche che governano le societa umane.

Siamo di fronte a una discussione interna al campo della sociologia e di altre e
piu gloriose scienze umane (la filosofia e la scienza politica) che, in realta, si condanna
a un’infinita contrapposizione condotta, almeno in campo sociologico, con un
dispendio di energie (umane e finanziarie) per accumulare dati di ricerca trattati con
complesse procedure statistiche che, a ben vedere, non fanno altro che confermare

8 Sulla privatizzazione della religione cfr. T. Luckmann, The Invisible Religion, London, McMillan, 1967
(trad. it. Bologna, Il Mulino, 1968), mentre sul ritorno nella sfera pubblica delle religioni J. Casanova,
Public Religion in the Modern World, Chicago, Chicago University Press, 1994 (trad. it. Oltre la
secolarizzazione, Bologna, il Mulino, 2000).

9 P. Michel, La société retrouvée, Paris, Fayard, 1988.

10 Per un bilancio critico delle teorie contrapposte L. Diotallevi, Fine corsa, Bologna, EDB, 2018.

" Cfr. N. Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1977 (trad.it. Funzione della
religione, Brescia, Morcelliana, 1991).

12 Su questa differenziazione dei tre livelli della secolarizzazione rinvio al fondamentale saggio di K.
Dobbelaere, Secularization: An Analysis at Three Levels, Bruxelles, Peter Lang, 2002.

12



gli elementi del puzzle difronte a cui ci troviamo.' L’immaginazione sociologica, del
resto, paga un prezzo all’origine stessa della disciplina. Comte' pensava, infatti, che
il progresso scientifico avrebbe svuotato di senso la religione, trasferendo nella
razionalita della scienza moderna (dalle scienze naturali alla fisica sociale, come
chiamava all’inizio cio che poi ribattezzera sociologia) alcuni principi costitutivi del
pensare religioso (l’unita al di la del molteplice, la connessione causa-effetto fra i
fenomeni e cosi via). L’ultimo Comte, che immagina di poter sostituire alle religioni
della trascendenza una nuova religione dell’umanita, si dovra accontentare di veder
sorgere in Europa e nel lontano Brasile delle chiese spiritiste razionaliste, che certo
non sono divenute di massa.

Per uscire dal dilemma, bisogna porsi una domanda molto semplice: di cosa
stiamo parlando, quando parliamo di religione nella societa contemporanea? Ci aiuta
poi, per rispondere alla domanda, tenere assieme sacro e religione? Il primo non si
esaurisce nella seconda, dal momento che, dal punto di vista storico, cio che
chiamiamo religione € un sistema di credenze e pratiche, di concezioni astratte e di
riti concreti, di passioni/emozioni individuali spesso regolati da un ceto di specialisti
di sapere e potere religiosi,” chiamato ad amministrare un sacro che non si esaurisce
nel religioso. Percio, il sacro forse non se n’e andato mai via dalla storia, mentre il
religioso puo conoscere alterne fortune nel corso della storia umana. Per cui, nella
diatriba fra i teorici della secolarizzazione come processo inevitabile e i sostenitori del
ritorno (dunque, di teorici della secolarizzazione pentiti), si fanno largo quanti
indicano una terza via: il post-secolare. Si tratta di una formula che vanta tra i suoi
sostenitori robusti pensatori contemporanei tra cui Jirgen Habermas.'

Di cosa si tratta, quando si parla di post-secolare? Nel mutato scenario del mondo
occidentale, dopo la fine della guerra fredda (Berlino € il luogo dove fisicamente tale
evento si € materializzato, polverizzando nello spazio di una notte di novembre del
1989 il muro che divideva in due la citta tedesca), il protagonismo pubblico di attori
identificabili come religiosi (movimenti di lotta, Chiese, sette, monaci usciti dalle
celle, telepredicatori e nuovi leader carismatici capaci di creare nuove religioni) mette
in discussione la forma moderna dello Stato non confessionale, laicamente neutro nei
confronti delle credenze e pratiche religiose presenti nella societa. Lo Stato non puo
non prestare attenzione a cio che tali attori hanno da dire pubblicamente,
riconoscendo loro il diritto (di cittadinanza) a concorrere nel definire le basi etiche
comuni del patto sociale. Tutto cid non significa pero riconoscere la pretesa da parte
di un attore religioso a imporre il proprio punto di vista in societa aperte e plurali,
abitate dalla diversita religiosa; in alcuni casi in Europa: da una super-diversita
religiosa.’

Riassumendo per grandi linee la teoria del post-secolare, si pud notare come essa
costituisca un paradigma analitico che si colloca in mezzo al guado: da un lato i
sostenitori della secolarizzazione come processo irreversibile di fine della religione

13 Sul puzzle della secolarizzazione applicato all’ltalia si veda L. Diotallevi, Il rompicapo della
secolarizzazione italiana, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2001.

4 A. Comte, Cours de philosophie positive, Paris, Rouen Fréres Ed., 1830.

5 Nella formulazione classica che ne da M. Weber, Economia e Societa, Milano, Edizioni di Comunita,
1961, vol. Il, pp. 105 e segg. Tale nozione € stata ripresa e sviluppata dalla teoria del campo religioso da
P. Bourdieu, ‘Geneése et structure du champ religieux’, in: Revue Francaise de Sociologie, Xl (1971), pp.
295-334.

16 Di questo autore si veda soprattutto ‘Notes on Post-Secular Society’, in: New Perspective Quaterly, 25,
4 (2008), pp. 17-29. Inoltre, sul tema rinvio a C. Taylor, Secular Age, Harvard, Harvard University Press,
2007 (trad. it. L’eta secolare, Milano, Feltrinelli, 2009). Per una ricostruzione puntuale del dibattito sul
post-secolare vedi P. Costa, La citta post-secolare, Brescia, Queriniana, 2019.

7 Sulla nozione di super-diversita etnica e religiosa si veda S. Vertovec, ‘Super-diversity and its
Implications’, in: Ethnic and Racial Studies, 30, 6 (2007), pp. 1024-1054.

13



nella modernita, dall’altro coloro che vedono dappertutto il ritorno degli dei. Infatti,
Habermas e altri non negano gli effetti di lunga durata della secolarizzazione,
riconoscendo che si tratta di un processo sociale che ha prodotto effetti rilevanti non
reversibili; al tempo stesso, le religioni hanno ripreso un ruolo pubblico indubbio che
gli Stati moderni non possono ignorare, attestandosi dietro la trincea della laicita
assoluta. C’é in questa teoria, dunque, l’assunto di una relativa autonomia della
forma-stato dalla religione e, al tempo stesso, del consolidarsi di un fenomeno che ha
che fare con la secolarizzazione: si continua a credere negli dei, ma nessuno puo
pretendere di vincere e prevaricare sugli altri. Si crede nel relativo, di fatto, anche se
qualcuno, proprio per questo, si indigna e rivendica con forza (sino all’agire violento)
che c’é un solo dio e non altri.

Manca, a mio parere, nel dibattito sin qui ricordato un elemento importante della
quaestio: il rapporto fra le forme moderne di credere (e le metamorfosi del sacro) e
le mutate condizioni in cui si configura la formazione economico-sociale di tipo
capitalistico.” In altri termini, la discussione spesso si & concentrata sul rinnovato
ruolo delle religioni nello spazio pubblico e, di converso, sulla posizione assunta dagli
stati piu o meno laici o secolari in rapporto al nuovo protagonismo delle religioni. In
molti casi di studio (dall’lran alla Turchia, dalla Polonia alla Spagna, dallo Sri Lanka
all’India, tanto per citare luoghi dove diverse forze religiose sono state e sono in grado
di mobilitare energie sociali, economiche e politiche, contestando ’a-confessionalita
o la debole confessionalita degli Stati moderni), il protagonismo delle religioni finisce
per essere un modo per parlare di politica quando le parole della politica non parlano
piu. | movimenti di tipo fondamentalista, ad esempio, spesso appaiono come attori
religiosi che colmano un vuoto lasciato da partiti politici tradizionali e dalle grandi
narrazioni ideologiche dell’Ottocento-Novecento. Ma in che relazione stanno sia le
religioni forti (i movimenti di tipo fondamentalista) sia le forme del moderno credere
nel relativo, individualizzate e orientate verso forme di spiritualita post-tradizionali,
da un lato, e lo spirito del capitalismo neoliberista, dall’altro? La domanda,
retoricamente, potrebbe essere formulata anche cosi: che ne facciamo dei nostri
classici (della sociologia o della filosofia) quando cerchiamo di interpretare le forme
post-secolari del religioso contemporaneo?

La machina nel pensiero dei classici

Sempre per rimanere fedeli all’immagine del deus ex machina, desidero richiamare, a
questo punto, l’attenzione su un interessante risvolto narrativo che fra la fine
dell’Ottocento e gli inizi Novecento, la sociologia assume, quando cerca di analizzare
e raccontare la formazione di quella gigantesca e potente macchina sociale che ¢ il
capitalismo allo stato nascente. Siamo alle origini stesse della sociologia, quella che
in modo convenzionale sara chiamata la sociologia dei classici, cioé di tutti quegli
autori che hanno costruito le prime teorie sul sociale.

Non ho lo spazio per passare in rassegna i molti autori che hanno immaginato e
analizzato il primo capitalismo: ovviamente da Karl Marx con il suo Capitale (1867
primo libro, e poi postumi gli altri: 1885, 1894, 1905-10) sino a Georg Simmel che nel
1900 scrive un saggio intitolato Filosofia del denaro®™ e, tre anni pill tardi, un altro piu

18 Sul tema, oltre alle riflessioni divenute ormai classiche di Z. Bauman, Modernita liquida, Roma-Bari,
Laterza, 2011, si vedano le recenti ricerche condotte in T. Martikainen & F. Gauthier (a cura di), Religion
in the Neoliberal Age, London, Routledge, 2013 e F. Gauthier & T. Martikainen (a cura di), Religion in
Consumer Society, London, Routledge, 2013.

9 Fra le molte edizioni si veda la recente versione Torino, UTET, 2017.

20 G. Simmel, Philosophie des Geldes, Miinchen-Leipzig, Duncker & Humblot, 1900 (trad. it. Filosofia del
denaro, a cura di A. Cavalli, Milano, Ledizioni, 2019).

14



breve, quasi letterario, sulle metropoli e la vita dello spirito.?' Si potrebbe idealmente
pensare di comporre una sorta di ipertesto ricavato da citazioni di questi autori cosi
come di altri. Mi limitero a citare solo due passi tratti rispettivamente, il primo,
dall’Etica protestante e lo spirito del capitalismo di Max Weber? (1904-1905) e il
secondo dal Capitalismo come religione®® (1921) di Walter Benjamin. Vale la pena
confrontarli, tenendoli sott’occhi entrambi, per poi passare ad un breve commento.

Max Weber

Walter Benjamin

Uno degli elementi costitutivi dello spirito
del capitalismo moderno, e non solo di
questo, ma della civilta moderna
(Uesistenza razionale condotta sulla base
dell’idea del Beruf) € nato dallo spirito
dell’ascesi cristiana.

Quando ’ascesi passo dalle celle dei
conventi alla vita professionale e comincio a
ispirare ’etica intra-mondana, contribui per
parte sua a edificare quel possente mondo
dell’economia moderna, legato ai
presupposti tecnici ed economici della
produzione meccanica, che oggi determina,
con una forza coattiva invincibile, lo stile di
vita di tutti gli individui che sono nati entro
questo grande ingranaggio.

Doveva essere solo un leggero
mantello, secondo la teologia puritana di
Baxter, che doveva avvolgere le spalle dei
santi in cammino verso la Terra promessa.
Ma il destino ha voluto che il mantello si
trasformasse in una gabbia di durissimo
acciaio.

Quanto piu U'ascesi imprendeva a
trasformare il mondo a influire sul mondo, i
beni esteriori di questo mondo acquistavano
un potere sugli uomini crescente e, infine,
ineluttabile.

Oggi il suo spirito € fuggito da questa
gabbia e il capitalismo vittorioso non ha pil
bisogno di questo sostegno. Invero per gli
ultimi uomini dello sviluppo di questa civilta
potrebbero diventare vere le parole
specialisti senza spirito e gaudenti senza
cuore*

Il capitalismo € una religione perché serve
essenzialmente  all’appagamento  delle
stesse preoccupazioni, tormenti,
inquietudini a cui in passato davano risposta
le cosiddette religioni; essa € una religione
puramente cultuale, la pil estrema forse che
mai si sia data; tutto, in esso, ha significato
soltanto in rapporto immediato con il culto;
non conosce nessuna particolare dogmatica,
nessuna teologia. L’utilitarismo acquisisce,
da questo punto di vista, la sua coloritura
religiosa. Da qui la durata permanente del
culto celebrato sans réve et sans merci; non
ci sono giorni feriali; non c’é giorno che non
sia festivo, nel senso spaventoso del
dispiegamento di ogni pompa sacrale, dello
sforzo estremo del venerante. Questo culto
e, al contempo, colpevolizzante e
indebitante (verschuldend). Il capitalismo e
presumibilmente il primo caso di un culto
che non consente espiazione, bensi produce
colpa e debito. Ricorre al culto non per
espiare in esso questa colpa, bensi per
renderla universale, per conficcarla nella
coscienza e, infine e soprattutto, per
coinvolgere in questa colpa il dio stesso e
alla fine rendere lui stesso interessato
all’espiazione. L’estensione della
disperazione a stato religioso del mondo e
cio da cui si attende la salvezza. La
trascendenza di Dio & caduta. Ma egli non &
morto, € incluso nel destino umano.

Il capitalismo si & sviluppato in
Occidente, (come aveva dimostrato Max
Weber) in  modo  parassitario  sul
cristianesimo, in modo tale che, alla fine, la
storia di quest’ultimo €& essenzialmente
quella del suo parassita, il capitalismo?>

21 G. Simmel, Le metropoli e la vita dello spirito, Roma, Armando, 1995.
22 M. Weber, Etica protestante e lo spirito del capitalismo, Milano, Rizzoli, 1991.
23 W. Benjamin, Il capitalismo come religione, Parma, Il Nuovo Melangolo, 2013 (con testo tedesco a

fronte).

24 Weber, Etica protestante e spirito del capitalismo, cit., p. 241.
25 Benjamin, Il capitalismo come religione, cit., p. 12.

15




Il capitalismo-macchina, soprattutto nella sua fase finanziaria, ha bisogno ancora
di religione, se diventa esso stesso una forma collettiva di credere, con tanto di riti e
culti? Sia le teorie (nate, non a caso, in ambiente statunitense) della scelta razionale
o dell’economia religiosa (i beni di salvezza si vendono e si comprano al mercato delle
fedi secondo le leggi della domanda e dell’offerta), sia gli studi sui processi di
mercificazione di prodotti che incorporano simboli identitari di tipo religioso (merci
che diventano percio brand, oggetti di cult, per cui acquistandoli una persona si sente
pill pia o a posto con il proprio dio) sia, infine, I’emergere di cio che per ora sono
chiamate le mega-churches,”® grandi contenitori di rituali di massa in spazi
architettonicamente distanti dai canoni sacri classici e moderni, dove abili
imprenditori del carisma (attivi a livello transnazionale, grazie anche ai nuovi media
in quel grande campo che include il pentecostalismo moderno, il neo-pentecostalismo
e "’emergenza di organizzazioni cristiane non denominazionali)?’ predicano il vangelo
della prosperita e del successo economico via carismi e miracoli, sembrano tutte
comprovare le previsioni che profeticamente sia Weber che Benjamin avevano intuito
e descritto, sulla scia dell’opera di Marx, in una forma narrativa che, Michel de
Certeau® avrebbe definito letteraria.

Credere nel relativo e religioni forti

Nella macchina del capitalismo neoliberista il lavoro € un costo e, se la persona che
lavora non serve piu, diventa uno scarto? della societa. Ritenere che questo sia un
sacrificio necessario da accettare, sull’altare del futuro progresso che il capitalismo
continua a promettere, non € altro che la metamorfosi dello spirito del capitalismo
cosi come descritto da Weber e Benjamin. Si potrebbe anche parlare di capitalismo
post-secolare, mettendo assieme ’intuizione weberiana della “gabbia d’acciaio” con
quella piu netta di Benjamin sulla capacita del capitalismo di diventare religione e
culto quotidiano. Infatti, il post-secolare del capitalismo contemporaneo consiste nel
fatto che esso non ha piu bisogno del “sostegno di una religione”, ma solo di vivere
parassitariamente sulle religioni, sfruttando, a volte, il loro, anche furioso, vitalismo.
Le forme di tale vitalismo possono essere descritte ricorrendo a delle figure tipiche,
che fungono nel nostro caso da espediente letterario per contenere, in poche righe,
quanto di complesso accade sotto le sacre volte della religione.

Daniéle Hervieu-Léger*® ne ha felicemente tratteggiate due: quella del
pellegrino e quella del convertito. Due figure che descrivono una religione in
movimento. Si crede: piu per scelta che per appartenenza fissata da una tradizione.
L’individualizzazione del credere implica Lindebolimento di una religione
determinata, che non riesce piu a farsi cultura, semantica del vivere e del pensare di
grandi aggregati umani e sociali. Allo stesso tempo, la mobilita nelle scelte di credere
e non credere e, soprattutto, di credere a modo proprio, sciolgono i legami di
appartenenza a una comunita credente, con una sede fisica, con il suo ambiente
sociale e il suo territorio. Un credere de-culturalizzato®' e de-territorializzato,
insomma. Gli habitus del cuore ricevuti (si nasce in una religione ancora oggi, anche
se magari in famiglia non si ricevono piu i primi generi di conforto spirituali e i primi
insegnamenti religiosi) nell’ambiente sociale in cui si € chiamati a crescere e vivere,
non sono piu un’assicurazione sulla vita religiosa degli individui e sul destino sociale

26 E. Pace, Cristianesimo extra-large, Bologna, EDB, 2018.

27 E. Pace & A. Butticci, Le religioni pentecostali, Roma, Carocci, 2010.

28 ‘| e roman psychanalytique’, cit., p. 125.

29 Questa parola € entrata a far parte del lessico teologico di Papa Francesco. Si veda quanto scrive
nell’enciclica del 24 maggio 2015, Laudato Si’.

30 | e pélerin et le converti, Paris, Flammarion, 1999 (trad. it. Bologna, il Mulino, 1999).

31 0. Roy, La santa ignoranza, Milano, Feltrinelli, 2009.

16



delle religioni. Ci si mette in movimento, in ricerca, spinti da scelte soggettive perché
la religione della tradizione non convince piu in tutto e in parte. Da qui la persistenza
delle figure del bricolage o del ‘butinage’,*? del passare di fiore in fiore come ’ape
per cogliere o consumare cio che attrae di piu. Si sceglie di credere e ci si muove nello
spazio sociale (dilatato oggi dai nuovi media, che propongono nuove online religions)*
popolato da offerte religiose o di tecnologie spirituali le piu varie e disparate. Ci si puo
arrestare anche per un certo tempo in un luogo preciso, accettando il processo di
conversione e una nuova disciplina interiore, e/o del corpo. Tuttavia, tutto cio puo
mutare, spingendo a passare da una chiesa a un’altra, da un gruppo spirituale a un
altro, senza una reale fissa dimora. In altri termini, il convertito & un credente post-
secolare, che puo combinare stili di vita perfettamente moderni con la ricerca di modi
per coltivare lo spirito. Non rifiuta la religione come se fosse un retaggio arcaico, la
sente, invece, come un genere di conforto spirituale o di benessere mentale che puo
coerentemente convivere con il sentirsi moderni. Puo anche sentire che la religione
puo essere una valida arma di critica agli ordinamenti dominanti in una societa,
arrivando anche a concepirla come la critica delle armi, unica alternativa possibile a
un ordine del mondo ormai corrotto e assatanato.

All’interno delle due figure del pellegrino e del convertito troviamo tutti quei
profili di nuovi credenti: di chi sente di essere rinato (born-again) alla fede; di chi
concretamente riscopre antichi cammini o vie di pellegrinaggio e si mette alla prova,
sia fisica che mentale, senza che tutto cio si traduca in un ritorno “alla parrocchia” (in
senso metaforico: alla vita impegnata nella religione di nascita); di chi, in entrambi i
casi, riprende gusto per il sacro, ma non si spinge sino al punto di farne il motivo
centrale della propria vita. La religione o le pratiche di tipo religioso possono
continuare ad avere senso ma solo in una provincia di significato ben delimitata, che
non necessariamente ha influenza su altre sfere della vita.

Le forme post-secolari del credere non sembrano in grado di contrastare il
principio stesso della secolarizzazione moderna, la differenziazione delle sfere della
vita sociale, ciascuna delle quali finisce per ubbidire a proprie regole interne di
funzionamento, non facilmente permeabili dalle etiche d’ispirazione religiosa.
Politica, diritto, scienza, economia ed eros seguono ciascuna una propria ragione che
non puo venir condizionata dalle religioni. Ecco perché post-secolare non significa
ritorno del sacro o fine della secolarizzazione. Siamo andati oltre a quanto avevamo
visto e vissuto nelle varie fasi del processo di secolarizzazione nel respiro lungo della
storia moderna, soprattutto dell’Occidente storicamente plasmato dal cristianesimo.
Per le religioni cristiane ma anche per quella ebraica, la modernita - almeno nel
Vecchio Continente - ha voluto dire riconoscere all’individuo la liberta di credere e
non credere, o di credere in forme diverse da quelle ufficialmente riconosciute da una
Chiesa o da una Tradizione. Qualche Chiesa (quelle soprattutto uscite dalla Riforma) e
arrivata prima di altre; le comunita ebraiche, invece, hanno conosciuto un’interna
differenziazione nelle scelte di credere quando finalmente nell’Ottocento sono uscite
dai ghetti sociali e culturali in cui per secoli erano state segregate. Il credere
individualizzato, cosi come lo conosciamo dal secondo dopoguerra in poi, con tempi
sfasati da Paese a Paese, secondo linee di frattura storiche fra Paesi di tradizione
protestante, da un lato, e Paesi di tradizioni, rispettivamente, cattolica e ortodossa,
dall’altro, e, a ben guardare, il frutto maturo dell’affermazione della liberta di
credere; al contempo, dell’autonomia delle sfere della vita sociale rispetto a quella
religiosa.

32 Un’espressione preferita oggi da un gruppo di studiosi soprattutto latino-americani. Si veda per tutti Y.
Droz, E. Soares & A.P. Oro, Le butinage religieux: regard anthropologique sur les pratiques religieuses,
Paris, Karthala, 2014.

3 E. Pace, La comunicazione invisibile: religioni e internet, Milano, San Paolo Edizioni, 2013.

17



Il contemporaneo credere individualizzato non comporta, tuttavia, la fine della
religione. Cambiano i modi di andare a cercare risposte di senso al vivere con maggiori
gradi di liberta, cercandole, appunto, anche altrove, rispetto alle varie religioni di
nascita. Mettendosi in movimento per tale ricerca, una quota sempre piu consistente®*
di donne e uomini del Vecchio Continente, puo peregrinare senza fissa dimora, puo
restare ai bordi della religione di nascita, puo cambiare fede religiosa senza che tale
decisione suoni, in realta, come definitiva.

Nei processi di cambiamento o di conversione, per ricorrere a una parola antica,
troviamo una terza figura della mobilita religiosa contemporanea. Possiamo chiamarla
il combattente. Vista da vicino questa figura rappresenta in genere una contraddizione
interna a complessi sistemi di credenza religiosa. In un primo elenco esemplificativo,
potremmo includere U’ebreo rigidamente osservante in fervente attesa del Messia,
momento che vede ormai prossimo perché le frontiere territoriali dello Stato d’Israele
stanno per coincidere con i confini biblici di Eretz Israel (la Terra Promessa).** Allo
stesso modo, il profilo di un evangelicale ossessionato dall’imminente fine dei tempi
che diventa, soprattutto se un born-again, intransigente verso quanti, affiliati a Chiese
del protestantesimo liberal, appoggiano le battaglie per i diritti civili delle persone di
orientamento omosessuale o ritengono ammissibile entro certi limiti ’aborto. Oggi in
India, a fronte di credenti che praticano pacificamente le diverse vie spirituali
dell’induismo, si ergono furiosamente i militanti di movimenti che rivendicano
’hindutva,*® la difesa di un’identita nazionale e religiosa prendendosela con le
comunita musulmane o cristiane, oppure lottando per ricondurre all’ovile quanti,
appartenendo agli strati piu bassi del sistema delle caste o dei varna, si convertono al
buddismo, al cristianesimo o all’islam.

Anche in alcune societa del Sud-est asiatico a maggioranza buddista (Sri Lanka,
Myanmar, Thailandia) emergono fiere figure di monaci buddisti combattenti, per la
difesa della purezza dei fondamenti e delle virtu religiose di un popolo, contaminato,
a loro detta, da presenze straniere e percio estranee all’identita di quel popolo. In tali
casi siamo di fronte a ideologie nazionaliste etnico-religiose che alimentano movimenti
di protesta, a volte aggressivi e violenti. Infine, in questa lista va inserita una figura
che ha avuto e continua ad avere un impatto drammatico sulla storia contemporanea
a livello mondiale. Alludo al jihadista, un born-again che dell’interpretazione fanatica
dell’islam e del mito della comunita primitiva dei puri e santi seguaci di Muhammad fa
la sua bandiera, per giustificare la teoria e la prassi della lotta armata per la
restaurazione dello Stato califfale.

Le tre figure del pellegrino, del convertito e del combattente sono indici del
cambiamento dei modi di credere, delle differenze che sussistono tra le forme
dell’appartenenza e nel declinare il rapporto fra pubblico e privato. A ben guardare,
paradossalmente, si tratta di forme relative di credere, nel senso che esprimono una
differenziazione interna alle singole religioni che nessuna autorita religiosa sembra in
grado di ricondurre a ragionevole unita, o uniformita di comportamenti. Il
fondamentalista-combattente, per distinguerlo dal fondamentalista-paziente che non
pensa di imbracciare il mitra o farsi saltare con una bomba alla cintura, rappresenta il
punto estremo del paradosso del moderno credere nel relativo. Apparentemente, egli

34 La ricerca longitudinale sui valori degli europei da venti anni attesta che tale quota si aggira su un terzo
della popolazione: vedi L. Halman, |. Sieben & M. van Zundert, Atlas of European Values: Trends and
Traditions at the Turn of the Century. Leiden, Brill, 2011.

35 R. Guolo, Terra e redenzione, Milano, Guerini e Associati, 1997 e E. Pace, ‘The Messianic Movements
and the Sacralization of the Territory’, in: REVER/Revista de Estudos da Religido, 3 (2019), pp. 2-16.

36 G. Battaglia, L’altro fondamentalismo, Napoli, Guida, 2015 e C. Jaffrelot, Les nationalistes hindous,
Paris, Presses des Sciences PO, 1993 e, dello stesso autore, ‘India: The Politics of (Re)Conversion to
Hinduism of Christian Aboriginals’, in: P. Michel & E. Pace (eds.), Religion and Politics, Annual Review of
the Sociology of Religion, Leiden, Brill, 2011, pp. 195-215.

18



e convinto che Dio sia dalla sua parte, di possedere la verita e di incarnare il modello
del puro credente, percio, come scriveva ironicamente Amos Oz, ‘ti ama in nome della
verita che ama e per questo ti uccide: lo fa per il tuo bene’.*” Questi si trova costretto,
tuttavia, a rappresentarsi i propri correligionari che non seguono la sua strada come
dei nemici, alla stessa stregua di quanti appartengono ad altre fedi ritenute avversarie
(nel linguaggio dei combattenti dei gruppi armati di matrice ideologica musulmana, ad
esempio, sono evocati come i crociati e i sionisti). Crede nell’assolutezza della sua
fede, ma si trova a doversi battere contro fratelli e sorelle che, per nascita e cultura,
condividono la sua stessa fede.

Nel romanzo Il fondamentalista riluttante,® |’autore Mohsin Hamid descrive il
processo di trasformazione di un brillante analista finanziario di Wall Street in un
militante fondamentalista. La frase che ’autore mette in bocca al protagonista,
Changez Khan, e significativa: ‘Vidi crollare prima una e poi l'altra delle torri gemelle
del World Trade Center. E allora sorrisi’. Il sorriso anticipa il lento cambiamento che
avviene in lui, che lo porta a tornare in Pakistan e ad avvicinarsi ai movimenti salafiti
(integralisti), a convertirsi agli stili di vita propri di un militante islamista, spogliandosi
degli abiti e degli habitus mentali propri di un individuo moderno, ben integrato nella
societa americana, senza piu forti radici culturali con il Paese di origine dei suoi
genitori né appassionato piu di tanto alla religione.

C’e un luogo dove la polarizzazione fra forme del credere nel relativo e i profili
delle religioni forti (espressi dai movimenti e gruppi di tipo fondamentalista nelle
principali grandi religioni mondiali) € messa in scena in modo evidente, nel senso
letterale del termine. Questo luogo & il mondo della cybereligion.* Chi naviga in rete,
puo trovare sia siti aperti all’invenzione di nuovi repertori religiosi da parte di chiese,
sette, monasteri, gruppi mistici, guru e maestri spirituali, sia ’estensione online delle
dottrine e delle pratiche ufficiali di questa o quella istituzione o autorita religiosa. Puo
anche, infine, imbattersi in gruppi di tipo fondamentalista, che si fanno interpreti della
verita assoluta di cui si sentono portatori e strenui difensori. Se ci mettiamo, per un
momento, nei panni di un navigatore della rete, magari appartenente alla coorte di
quei nativi digitali indifferenti o lontani dalle rispettive religioni di nascita,
Uimpressione che ricaveremmo da quanto circola liberamente nel web puo essere di
due tipi. O di un mondo in cui la varieta e la differenziazione sono cosi manifeste da
rafforzare la convinzione che credere sia una scelta ormai soggettiva e che non esista
un’autorita capace di garantire la verita assoluta. Oppure che in quel mondo c’é chi
offre una prospettiva forte, di certezze assolute; il passo successivo € di andare a
cercare i gruppi che nella realta possano soddisfare tale aspettativa. In ogni caso,
anche questa scelta sara, una volta ancora, soggettiva.

Inattese affinita elettive

Quali sono le affinita elettive fra le forme del credere nel relativo e la macchina del
capitalismo neoliberista? La domanda, che riecheggia |’argomentazione principale
della tesi di Weber sullo spirito del primo capitalismo “calvinista”, puo essere
formulata anche altrimenti. Nelle moderne forme del credere, caratterizzate da gradi
di liberta (la scelta individuale) molto piu ampi rispetto a quelli concessi a chi si trova
sotto il controllo sociale che le religioni hanno esercitato per generazioni e generazioni
su interi popoli, la scelta di credere si dispone lungo un ideale asse con due estremi.

37 Contro il fanatismo, Milano, Feltrinelli, 2004, p. 18.
38 Torino, Einaudi, 2008. Da questo romanzo € stato tratto [’omonimo film del regista Mira Nair nel 2012.
3 La letteratura sul fenomeno € ormai diventata cospicua, grazie all’accumularsi di ricerche e riflessioni
teoriche negli ultimi venti anni. Per un bilancio rinvio a E. Pace & G. Giordan, ‘Digital Altars’, in: Historia
Religionum, 2010, 3, pp. 77-94; H. Campbell, Digital Religion, New York, Routledge, 2012; F. Vecoli, La
religione ai tempi del web, Roma-Bari, Laterza, 2013.

19



Lo si puo percorrere andando dall’intensita di una ricerca di senso, che puo essere
soddisfatta in vari modi ivi compresa la scelta di porsi sotto la tutela di un maestro o
di una guida spirituale, fino al consumo di beni simbolici, magari incorporati in un
oggetto-merce da comprare e da indossare sul proprio corpo. Tra questi due estremi,
possiamo poi includere una gamma di scelte che si collocano in una sorta di terra di
mezzo,® fra credenza a bassa intensita religiosa e non credenza, fra indifferenza e
curiosita momentanea nei confronti di segni e simboli religiosi. In tutti questi casi,
Uindividualizzazione del credere puo mettere in crisi chiese storiche o tradizioni
consolidate, favorendo, fra i vari effetti sociali inattesi, l’affinita del bisogno di
religione con lo spirito del mercato, capace di trasformare un simbolo religioso in un
brand. Cio puo dare ragione della spinta delle nuove formazioni religiose ad agire sul
mercato, adottando strategie commerciali nella comunicazione dei loro messaggi, per
competere con altri attori che si muovono allo stesso modo.

Puo accadere, allora, che la produzione dei beni simbolico-religiosi che circolano
in un mercato globale non abbia pil confini culturali precisi. Siamo oltre Weber, in tali
casi, e piu vicini al pensiero di Benjamin. Detto in altri termini, laddove prevale uno
sviluppo economico dominato dal capitalismo neoliberista puo accadere - non € detto
che lo faccia sempre e che sia un destino storico irreversibile - che le religioni piu
affini a tale modello siano quelle che predicano la prosperita economica, se si e
credenti e fedeli convinti. Avere successo nella vita, arricchendosi e migliorando il
proprio status, diventa allora una prospettiva etica proposta da nuovi predicatori,
leader carismatici e maestri digitali, del tutto coerente con le regole del gioco di una
formazione socioeconomica che ha bisogno funzionalmente di individui che sappiano
calcolare i costi e i benefici anche nel caso delle loro scelte religiose.*

In Cina, da quando le autorita del partito comunista al potere, negli anni
Novanta, hanno assecondato lo sviluppo di un capitalismo rosso, accettando la logica
del mercato, competendo a livello mondiale, le religioni sono tornate di moda.* Il
regime ha recuperato il confucianesimo, il taoismo e il buddismo, sostenendo che esse
rappresentano [’anima culturale del popolo cinese. | valori morali da esse promossi,
sono considerati dalla classe dirigente un patrimonio culturale irrinunciabile, perché
utile a sostenere il grande sforzo economico che la Cina sta compiendo. Da qui la
relativa liberalizzazione, anche se occhiuta e guardinga, delle altre fedi, come il
cristianesimo e l’islam.** Rispetto al cristianesimo, in particolare, & interessante
richiamare |’attenzione sullo sguardo tollerante che il regime riserva per le cosi dette
chiese domestiche, sovente create e finanziate da piccoli e medi imprenditori privati
che gravitano nell’area del nuovo cristianesimo di tipo evangelico o pentecostale. Una
religione privatizzata, atomizzata e senza mega-organizzazioni sovranazionali non
disturba il potere costituito, che vede in essa un genere di conforto spirituale ed etico,
adatto a individui che devono dare tutto per sostenere la produttivita del capitale e
vincere la competizione globale.

L’esempio cinese, paradossalmente, € una buona prova empirica dell’esistenza
delle religioni post-secolari. Uno stato autoritario avverte che lo sviluppo economico
di tipo capitalistico, aperto al mercato e alla competizione finanziaria, diventa
insostenibile senza [’ausilio della religione e del relativo sistema di norme, capaci di

40 Secondo |’espressione usata da A. Castegnaro, C’e¢ campo?, Venezia, Marcianum Press, 2010 per
descrivere gli atteggiamenti delle nuove generazioni nei confronti del cattolicesimo in Italia.

41 Su questo tema rinvio a J. Garcia-Ruiz & P. Michel, Et Dieu sous-traita le salut au marché, Paris, Armand
Colin, 2012 e P. Michel, A. Possamai & B.S. Turner (eds.), Religions, Nations and Transnationalism in
Multiple Modernities, London, Palgrave MacMillan, 2017.

42 M. Scarpari, Ritorno a Confucio. La Cina di 0ggi fra tradizione e mercato, Bologna, il Mulino, 2015.

43 F. Yang, Religion in China, Oxford, Oxford University Press, 2011 e dello stesso autore, Atlas of Religion
in China, Leiden, Brill, 2018.

20



disciplinare menti e corpi di individui lasciati soli dalle grandi tradizioni del credere.
Queste ultime, nel caso cinese, sono state scientificamente distrutte dal maoismo e
dalla rivoluzione culturale. Dunque, non risorgono oggi come per incanto. Sono
rianimate dal basso, inventando modalita di credere compatibili con le regole del gioco
politico e di quello del mercato, oppure sono imposte come quadri sociali della
memoria collettiva dal regime stesso, preoccupato che ’individualismo senza piu padri
né maestri laici e rivoluzionari corroda il sistema di potere su cui si regge incontrastato
il partito comunista. E proprio pensando a questo stato delle cose che ho scelto il deus
ex machina come immagine di apertura di questo articolo.

Diventato una macchina mondiale, senza piu rivali e alternative dopo la caduta
del Muro di Berlino, il capitalismo neoliberista ha bisogno di un consumatore ben
integrato e non di apocalittici disintegrati. Un consumatore convinto di poter scegliere
liberamente tra le numerose merci che gli vengono incontro in ogni momento della sua
vita, che non gli danno tregua non solo quando accede ai vecchi media, ma anche
quando si connette ai nuovi; quando vuole prenotare un volo online o fare una
transazione commerciale. Sta acquistando in questi casi un prodotto particolare, ma e
sollecitato da messaggi che gli illustrano le virtu e le meraviglie di altrettante merci.
Possono pure chiudere la domenica i centri commerciali, come da varie parti si chiede
in nome del riposo settimanale tradizionalmente consacrato al Signore, ma grazie a
internet tutti i negozi virtuali sono aperti e accessibili: posso comprare, e farlo
navigando in un mare di pubblicita, sans réve et sans merci, come dice Benjamin. La
tiratura dei giornali continua a scendere. Posso leggere online notizie e articoli di
fondo di tutte le testate che voglio consultare. Mentre lo faccio, i miei occhi e la mia
attenzione sono costretti a scansare, come tanti ostacoli alla lettura, messaggi
pubblicitari che finiscono per omologare le notizie alle merci, entrambe lanciate dalla
pagina virtuale dei giornali. Chi produce ha interesse a proporre modelli di consumo
che continuano a essere, a loro volta, produttori di stili di vita. Attorno a oggetti, a
volte di valore merceologico non elevato, si creano comunita di consumatori che fanno
di quel particolare prodotto un culto (cult). Grazie al web, infatti, la formazione di
comunita di consumatori fidelizzati € diventata piu facile. Attraverso il consumo si
cominciano a condividere un linguaggio, comportamenti, rituali e aspettative.* Se lo
stato moderno aveva secolarizzato i concetti della teologia cristiana, il consumismo
tende oggi sempre piu a secolarizzare segni e simboli religiosi. Le merci possono
incorporarli e, in tal modo, una religione puo anche diventare un brand. Un esempio,
fra i tanti che scelgo pero proprio perché contro-intuitivo, ci proviene da una realta
come l’islam, che secondo gli stereotipi piu comuni in Occidente rappresenta quanto
di piu arcaico e antimoderno che ci sia. Ebbene, l’islam e diventato anche un brand,
un marchio che compete nel mercato mondiale.*

Nel 2019, secondo la rivista Fortune, nei Paesi a maggioranza musulmana sono
stati spesi 484 di dollari in vestiti e scarpe, piu di Giappone e Italia messi assieme, e
pit del mercato dell’abbigliamento complessivo dell’lUK, Germania e India.
Nell’ottobre 2016, Dubai ha ospitato per la prima volta la Fashion Week, con la
presenza dei piu famosi designer europei e del Medio Oriente (da Chanel a Stella
McCartney); ’anno dopo, Dolce&Gabbana annunciava ’apertura di una boutique per
bambini nel Dubai’s Mall of the Emirates. Gli e-tailers Moda Operandi e Net-A-Porter
offrono, da alcuni anni, una speciale linea di vestiti per il mese di Ramadhan (dedicato
al sawm, al digiuno). In tutto il variegato e complesso mondo musulmano (dal Maghreb
all’Indonesia e la Malaysia, passando per il Medio Oriente e i ricchi Paesi del Golfo), la

44 Sulla formazione di tali comunita si veda R.V. Kozinets, Netnograpohy, London, Sage, 2009.

4 Secondo la tesi del giurista, sociologo e politologo tedesco C. Schmitt, Politische Theologie, Minchen-
Leipzig, Duncker & Humblot, 1922 (trad. it in Le categorie del politico, Bologna, il Mulino, 2012).

46 F. Tarzia (a cura di), Religioni nella metropoli, Roma, Il ManifestoLibri, 2018.

21



rilevanza del fattore R (religione) negli orientamenti di consumo € notevole,
soprattutto fra le nuove generazioni. Vestirsi, nutrirsi, fare affari e scegliere un
partner sono diventati comportamenti sempre piu codificati. Non tanto in base a
precetti religiosi astratti, ma quanto piuttosto in base alla ricerca di stili di vita
compatibili e coerenti con la shari‘a. La conformita e vissuta (e, dunque, non piu
avvertita come imposta) attraverso il consumo del bello, del buono e del gusto. Che il
gusto conti, lo prova ’espansione del mercato globale dello halal, che non riguarda
solo la carne macellata secondo il rituale sharaitico, ma anche tutti i prodotti
certificati senza derivati dal maiale o senza tracce di alcol (compresi i profumi e i
cosmetici, di cui si fa un ampio consumo). Questo mercato, il cui fatturato ha toccato
nel 2017 la ragguardevole cifra di un trilione e mezzo di dollari (si calcola che arrivera
a 2,6 trilioni nel 2023),* copre tutto il ciclo merceologico: dalla produzione alla
certificazione di qualita (religiosa), dalla preparazione allo stoccaggio delle merci. La
Malaysia e diventata, negli ultimi venti anni, il maggiore centro di produzione e
certificazione halal nel mercato globale per i musulmani.” Nel 2002, ’imprenditore
franco-tunisino, Tawfiq Mathlouthi lanciava la Mecca-Cola, a imitazione della bevanda
Zam-Zam prodotta sin dal 1980 in Iran. La Mecca-Cola oggi € venduta in 60 Paesi nel
mondo, per una media di 20 milioni di litri all’anno, distribuita non dalle grandi catene
commerciali, ma solo attraverso le reti di piccoli negozi sparsi fra ’Europa, gli Stati
Uniti e il Canada. Da qualche anno € iniziata una campagna di diffusione in alcuni Paesi
dell’Africa sub-sahariana. Una percentuale (il 2%) dei profitti € devoluta a una
fondazione per gli aiuti alla popolazione palestinese nei territori occupati.

Quanto sin qui detto mostra come ’islam sia entrato integralmente a far parte
del mondo dei consumi: senza troppi problemi etici, dal momento che sotto
’apparenza del rispetto di tradizioni e precetti religiosi, le nuove generazioni, in
particolare, affermano la loro modernita anche attraverso il consumo di simboli
religiosi. Il mondo dei consumi riesce, infatti, a soddisfare la doppia esigenza del poter
scegliere individualmente (cio che € bello, buono e gustoso) e della possibilita
d’incorporare la religione negli stili di vita. Si tengono assieme, in tal modo, desiderio
soddisfatto e bisogno d’identita collettiva, via religione. Percio, la strategia del
marketing € al tempo stesso orientata a stimolare il consumo offrendo,
simultaneamente ampie chances di scelta individuale® che possano apparire conformi
ai principi e ai precetti della legge coranica.

47 Global Halal Market/Statistics & Facts, New York, Statista Inc., 2018, www.statista.com/topics/
4428 /global-halal-market (14 dicembre 2020).

48 Sul tema F. Bergeaud-Blackler & J. Fisher (eds.), Halal Matters, London, Routledge, 2015 e F. Bergeaud-
Blackler, Le marché halal ou U’invention d’une tradition, Paris, Seuil, 2017.

4 Lo dichiara con molta chiarezza Rabia Z, una giovane Muslim Designer, che ha creato una linea di moda
chiamata Conservative Chic Fashion, in un’intervista rilasciata alla Televisione Al-Jazeera, il 1 gennaio
2016, in una trasmissione dedicata alle firme emergenti della moda islamica: ‘Sono felice nel constatare
che la moda straniera sia entrata nel mondo dell’industria della moda castigata. Cio implica maggiori
scelte per il consumatore. Tuttavia, desidero chiarire che la produzione di capi di abbigliamento venduti
come brand non é solo finalizzata a far quattrini. Ci metto ’anima nel mio lavoro perché per me € un
modo per rafforzare le donne musulmane dando loro la possibilita di scegliere, per potersi esprimere
liberamente’. Per un’analisi piu specifica di questo aspetto della moda femminile, si vedano N. Gole, ‘The
Voluntary Adoption of Islamic Stigma Symbols’, in: Social Research, 3 (2003), pp. 809-828; M.N. Hashim,
‘The Constructs Mediating Religions’ Influence on Buyers and Consumers’, in: Journal of Islamic
Marketing, 2 (2010), pp. 124-135; H. Godazgar, ‘Islam in the Globalized World: Consumerism and
Environmental Ethics in Iran’, in: L. Thomas (ed.), Religion, Consumerism, and Sustainability Paradise
Lost?, Basington, Palgrave MacMillan, 2011; F. Mohsina et al., ‘Shari‘a Compliance in Building Identified
Islamic Brands’, European Journal of Business and Management, 5 (2013), pp. 10-16 (special issue on
Islamic Management and Business); R. Lewis, Muslim Fashion: Contemporary Style Cultures, Durham, Duke
University Press, 2015; F. Shirazi, Brand Islam: The Marketing and Commodification of Piety, Austin,
University of Texas Press, 2016.

22



L’etica musulmana, dunque, sembra ingranare con lo spirito del capitalismo
neoliberista. In Indonesia, uno dei Paesi a stragrande maggioranza musulmana, ad
esempio, l’interesse a consumare merci garantite come doc-musulmane, non
costituisce un naturale rifugio da parte di chi si sente spaesato e indifeso di fronte al
capitalismo globale. Si tratta piuttosto di un nuovo habitus mentale che si € affermato
proprio in relazione dialettica con il turbo-capitalismo mondiale. Tale habitus &
’espressione di un’etica individualistica dell’auto-realizzazione, che si affida anche al
consumo di merci, oggetti, cibi e vestiario che incorporano simboli religiosi. In tal
modo, nei mondi vitali degli individui si configura una visione etico-religiosa
compatibile con lo spirito del capitalismo neoliberista. Allo stesso modo tutto cio,
infine, stimola lo spirito d’impresa sia nel caso di imprenditori musulmani per nascita
e formazione, sia nel caso in cui imprenditori non-musulmani creativamente inventino
linee di merci e prodotti che possano apparire, agli occhi dei consumatori, compatibili
con i loro precetti religiosi.*® Un solo esempio per tutti. Due giovani stiliste che
lavorano e risiedono a Londra hanno creato la Sister Couture per una clientela
femminile musulmana, una linea di capi di abbigliamento il cui obbiettivo & quello di
combinare: ‘faith, modesty, style & inspiration: promote your faith, uphold your

modesty, define your style and be an inspiration to others’.”’

Conclusione

Gli esempi sin qui brevemente illustrati e le riflessioni che li hanno preceduti
confortano ’ipotesi che ho avanzato all’inizio dell’articolo. Le religioni cercano di far
immaginare unito un mondo sociale che e diviso, differenziato, conflittuale, e che lo
e innanzitutto in senso religioso: a essere molteplici, infatti, sono le stesse visioni
religiose del mondo e della vita anche per quanto riguarda la visione religiosa del
mondo e della vita. Il credere nel relativo si € imposto anche all’interno delle religioni
storiche, prodotto maturo della secolarizzazione. Parafrasando Weber, la disciplina
morale cui le religioni invitavano a sottomettere le anime e i corpi seguendo il modello
ascetico, € uscita dalle ‘celle monastiche’ ed é diventata virtu del vivere nel mondo
(intra-mondana). Essa, in tal modo, ha finito per essere sedotta dallo spirito del
capitalismo tardo-moderno, che ha bisogno di individui che si sentano liberi di scegliere
e di distinguersi ma che, allo stesso tempo, possano ritrovare tracce del sacro nel
simulacro delle merci.

A chi ha nostalgia del senso di comunita e di appartenenza che le religioni si
sforzavano di predicare, il capitalismo neoliberista offre proposte merceologiche che
incorporano segni e simboli religiosi. La standardizzazione dei comportamenti
individuali non appare piu come un dovere imposto dall’esterno, da una autorita o da
una consolidata tradizione religiosa, ma si presenta come una confortevole libera
scelta di conformita alle regole del mercato. Conformarsi alle norme religiose non
appare piu e solo come ’esercizio di una virtu ascetica, ma anche come un piacere
estetico che nasce dal desiderio di sentirsi moderni. Ecco perché il mondo dei consumi,
che prende concreta e quotidiana forma negli stili di vita di individui e di gruppi di
individui (anche vasti), non chiede di sacrificare il bisogno d’identita e di ricerca di
senso religioso da dare alla propria vita.* Chiede invece di orientare tale bisogno verso
merci certificate, che garantiscano il rispetto delle regole religiose del caso

%0 Su questi temi rinvio rispettivamente a D. Rudnycky, ‘Spiritual Economics: Islam and Neoliberism in
Contemporary Indonesia’, in: Cultural Anthropology, 1 (2000), pp. 98-120; D. Assadi, ‘Do Religion
Influence Customer Behaviour?’, in: Cahiers du CEREN, 5 (2003), pp. 2-13; J. Grant, Made with: Brands,
Creations and Entrepreneurs from Emerging Global Interland, London, LID, 2013.

51 Dalla homepage del sito http://www.urban.muslim.co.uk.

52 Un’interessante ricerca etnografica, a tal proposito, € stata condotta da P. O’Connor, Skateboarding
and Religion, London, Palgrave Macmillan, 2020.

23



(alimentari o di vestiario). In tal modo le virtu ascetiche trovano realizzazione e
celebrazione in quelle della merce. Un processo di secolarizzazione che non rende in-
sensate le moderne scelte di credere da parte degli individui. L’ascesi intra-mondana
che il consumismo moderno rende possibile € un altro modo, fra i tanti possibili, di
comprendere le metamorfosi del sacro via religione nel mondo contemporaneo.

Parole chiave
secolarizzazione, ritorno del sacro, post-secolare, capitalismo neoliberista, religione
come brand

Enzo Pace e professore di sociologia delle religioni del Corso di Laurea Magistrale in
Scienze delle religioni, Universita di Padova e Ca’ Foscari di Venezia, visiting professor
all’EHESS (Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Parigi) ed e stato presidente
dell’International Society for the Sociology of Religion (ISSR). E co-editore, assieme a
L. Berzano e G. Giordan, dell’Annual Review of the Sociology of Religion. Recenti
pubblicazioni: Le religioni nell’ltalia che cambia (a cura di), Roma, Carocci, 2013;
Religious Pluralism: Framing Religious Diversity in the Contemporary World (ed.), New
York, Springer, 2014; The Changing Soul of Europe, London, Routledge, 2015;
Sociologia delle religioni, Bologna, EDB, 2016; Cristianesimo extra-large, Bolognha,
EDB, 2018.

Dipartimento di Filosofia, Sociologia, Pedagogia, Psicologia Applicata
Universita di Padova

Sede di Sociologia: via Cesarotti 12

Padova, 35122 (Italia)

vincenzo.pace@unipd.it

SUMMARY
Deus ex machina

Contemporary Forms of Believing in the Relative

Secularization continues to produce its effects over the long term, despite the
conspicuous recovery of public space regained from 1980 to today by the major world
religions. The alleged return of the sacred or the alleged revenge of God, however,
does not seem able to contrast the triumph of capitalism as a religion, to take up the
formula used by Walter Benjamin. The modern consumer society saves the salvable,
incorporating the sacred into the commodities, making the goods a sign of
identification, a cult. The appearance of strong religions, so-called fundamentalisms,
constitutes a specular and high response to the forms of believing in the relative in the
societies of late secularization.

The author starts from the prophetic visions on the magnificent fortunes of
capitalism, advanced by Max Weber and Walter Benjamin, analyzing the process of
commodification of religious symbols in contemporary affluent societies. Therefore,
there is not the return of God who was presumed dead. Rather the machine of neo-
capitalism saves God by making him prodigiously incarnate in the beauty of goods.

24



Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 25-38 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10351
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep lItalié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

‘Darti voce é incontrarti nelle cose’
Il canto di ritorno di Filippo Davoli tra religione e
lirica

Michele Bordoni

Introduzione

Uno studio, per quanto limitato e parziale, sulla figura di Filippo Davoli (nato a Fermo
nel 1965) e sull’influenza che la religione ha nella sua produzione si presta a rivelare
quanto ’idea di una modulazione della religiosita in contesti letterari contemporanei
sia effettivamente al centro della riflessione poetica tout court. La posizione isolata
di Davoli nel panorama della poesia italiana mostra come i macro-movimenti culturali
che nell’epoca successiva al postmoderno stanno avvenendo - si fa riferimento alla
duplice serie di “ritorni”, il ritorno al reale' e il ritorno della religione? nella
meditazione filosofica e nella produzione letteraria - siano fenomeni di ampio raggio.
La trentennale esperienza davoliana si rende disponibile a uno studio che tenga come
assi strutturanti contemporaneamente la dimensione “nascosta” del singolo fatto
letterario e la dimensione storico-culturale che informa la prima ma che solo dalla
prima € resa nota.

L’accostamento tra lirica e religiosita contemporanea, ’ipotesi di lavoro su cui
si basa ’analisi del corpus davoliano, € qui operato nei termini di un’analogia, fondata
su un approfondimento del concetto generale di poesia e di simbolo. Trova posto in
un’analisi che, partendo da presupposti estetici e retorici, si incrocia - forse in maniera
non pienamente esaustiva e, conseguentemente, non totalmente dimostrabile in
questa sede - con la dimensione della religione. La stretta convivenza tra lirica e
simbolo inaugurata dal Romanticismo e, come si vedra, ancora presente nella poesia
contemporanea, € basata infatti su una modalita di pensiero teologica, in un
rispecchiamento del piano religioso su quello artistico-letterario. Particolarmente
acuta nel dimostrare la reciproca (e problematica) convivenza di simbolo religioso e
simbolo artistico € l’analisi di Benjamin: ‘L’unita dell’oggetto sensibile e di quello
sovrasensibile, il paradosso del simbolo teologico, viene distorta nella forma di una
relazione tra apparizione e essenza’.® Nella prassi poetica contemporanea, e nella
lirica in particolare, la duplice direttiva “sensibile/sovrasensibile” non smette di
reinventarsi e di trovare soluzioni alternative allo scacco allegorico - gia previsto da
Benjamin e da Lukacs® - a cui sembrava destinata a partire dagli anni Cinquanta e
Sessanta. Il ritorno della lirica sulle scene della poesia contemporanea sembra dunque

T R. Donnarumma, G. Policastro & G. Taviani (a cura di), ‘Ritorno alla realta? Narrativa e cinema alla fine
del postmoderno’, in: Allegoria, XX, 57 (2008), pp. 7-93.

2 G. Vattimo, Credere di credere, Milano, Garzanti, 1998; U. Beck, A God of One’s own, translated by R.
Livingstone, Cambridge, Polity Press, 2010.

3 W. Benjamin, Il dramma barocco tedesco, Torino, Einaudi, 1971, p. 163.

4 G. Lukacs, Estetica, Torino, Einaudi, 1975, volume 2, p. 826.

25



segnare un cambiamento di direzione, una torsione che la allontana dal suo precedente
destino di ghettizzazione e scomparsa. A questo sembra fare da controcanto proprio
Uinaspettata ricomparsa della religione nelle societa occidentali; quello che sembrava,
nel postmoderno e nel movimento della secolarizzazione, il compimento dell’annuncio
della nietzschiana “morte di Dio” (ovvero la scomparsa del dogma metafisico su cui si
basava la religione) si € rivelato, piuttosto, il compimento della verita della religione,
in particolare del cristianesimo.’> Sembra non indifferente notare che questi due
mutamenti, oltre a mostrare che la modernita si muove su un ‘multiple level pathway’
che scardina la ‘linear theory’® del pensiero secolare e anche di quello (allargando lo
spettro della visione di Beck) storico-letterario, assumano le fattezze di una
“migrazione” del concetto di simbolo,” nel suo destino di incrocio tra particolare e
generale - oppure, secondo una definizione esoterica, fra iniziazione e tradizione - e
di opposizione alle esigenze storiche dell’allegoria come forma mentis.

L’assunto, dunque, posto alla base della presente ricerca, € che il ritorno della
religione e della poesia lirica sia leggibile partendo da una problematizzazione
(sociologica, religiosa, estetica ed esoterica) della contrapposizione tra simbolo e
allegoria. Si procedera, pertanto, a una comparazione dei principali caratteri evolutivi
della religione (evidenziati dalle intuizioni del “pensiero debole”) e della poesia lirica
nell’ultimo ventennio (ovvero, la poesia lirica scritta da quella ‘generazione del
limbo’® dei nati negli anni Sessanta e Settanta), ipotizzando che Uapparente
simultaneita dei mutamenti sia dovuta al contemporaneo risalto che la loro natura
simbolica ha avuto. In questo contesto proveremo anche a collocare la figura di Filippo
Davoli, considerandola come exemplum capace di dimostrare e corroborare le
movenze assunte dalla poesia in relazione al ritorno del sentimento religioso. La
maggiore specificita della seconda parte si presenta come indispensabile per
evidenziare quanto sia complesso e vasto il discorso relativo alla congiunzione tra
religione e letteratura (poesia lirica in primis). Questa sezione é tuttavia posta nella
seconda meta dell’articolo per evitare di redigere una mera compilazione di luoghi e
temi religiosi nelle poesie dell’autore disancorati da una prospettiva teorica capace di
offrire strumenti di analisi piu acuti.

Religione dopo la religione, lirica dopo la lirica:’ ipotesi di un legame tra religione
e lirica nella contemporaneita

Le istanze e le movenze della religione e della letteratura contemporanea sono
accomunabili, forse in maniera piu stretta di quanto qui si potra dimostrare, dal
concetto di “indebolimento”. Indebolimento che riguarda, rispettivamente, ’aspetto
dogmatico, metafisico e morale della religione (ci si riferisce, qui, al Cristianesimo e
alle interpretazioni che Vattimo fornisce dello stesso) e l’aspetto che, in termini
baudelairiani, potrebbe essere chiamato aurale della lirica. Si assiste, per motivi
interni sia alla storia della religione che a quella della poesia, a uno sfaldamento
generale delle basi solide, “forti”.

Tracciando un breve schizzo della traiettoria compiuta dalle analisi in merito al
fenomeno religioso si nota come, a partire dalla relazione inaugurata da Vattimo in
Credere di credere tra pensiero debole e religione debole, il ‘Postmetaphysical
thought fundamentally aims at an ontology of weakening that reduces the weight of

the objective structures and the violence of dogmatism’,' proponendo una religione

> Vattimo, Credere di credere, cit., pp. 22-23.

6 Beck, A God of One’s own, cit., p. 39.

7 Il riferimento € al libro di R. Wittkover, Allegoria e migrazione dei simboli, Torino, Einaudi, 1987.

8 M. Merlin, Oltre il varco, Novi Ligure, Puntoacapo, 2011, p. 174.

% Il riferimento € a E. Testa (a cura di), Dopo la lirica. Poeti italiani 1960-2000, Torino, Einaudi, 2005.
10 R. Rorthy & G. Vattimo, The future of religion, New York, Columbia University Press, 2005, p. 9.

26



“alleggerita” dall’apparato storico delle credenze e delle tradizioni dogmatiche che si
concede a una ‘radically nondogmatic and ecumenical opening’'" in cui il dialogo e la
comunicazione diretta con il proprio s€, non mediata da rituali e costrizioni liturgiche,
offre la possibilita di essere a stretto contatto con un “dio personale”." Ulrich Beck
nota come la kenosis, ‘l’incarnazione, e cioé |’abbassamento di Dio a livello
dell’uomo’™ ha allargato la sua azione da un piano ontologico-trascendentale, a uno
metafisico-concettuale (il crescente depotenziamento del dogma e della concezione
aristotelica di Dio immobile), fino a un piano che potremmo definire “corporale”: ‘A
God of one’s own is not an omnipotent God. He is a God who has become impotent and
homeless in an apocalyptic age. He is a God who, if He is not to perish, stands in need
of the human beings who have repudiated Him’.™ Parallelamente autori come Sergio
Quinzio dimostrano, da un punto di vista totalmente diverso da quello di Beck, che
‘I’idea di Dio motore immobile & un “mito metafisico” tutto frutto della visione
aristotelica’’ e che ‘Dio [...] avrebbe rinunciato all’onnipotenza per recuperarla alla
fine dei tempi’.'® Da piu parti dunque ’incarnazione € indicata come la trascrizione
della storia dell’Essere da ‘essenza’ a ‘Evento’" che avviene nell’individualita del
singolo. Questo spostamento, dal dettame metafisico che crea comunita (anche)
territoriali alla ‘own room’'® (in cui il singolo prega il suo “dio personale”), &
nominabile come il passaggio da un concetto di religione a uno di religiosita. Sulla
scorta della confluenza tra demistificazione dei dogmi e della morale di cui si fa
portavoce Vattimo,' Beck propone una definizione di religiosita di questo tipo: ‘the
social forms of a new religiosity, namely the religiosity of the “God of one’s own”,
correspond to the social forms of a space of one’s own and a life of one’s own. [...]
Individuals uses their religious experiences to construct their individual religious
shelter, their “sacred canopy”’.?

Il legame tra individualismo, personalizzazione del rapporto con Dio, uscita da
una visione comunitaria avvolta su basi e cardini religiosi in favore di un’idea di
comunita pil aperta € definito da Beck ‘subjective polytheism’.?" A questa condizione
di separatezza e isolamento, frutto di dinamiche e contingenze sociali, economiche,
culturali appartenenti all’era della globalizzazione e non necessariamente negative,
fa da contrappeso l'opposta reazione alla singolarizzazione, ovvero il sentimento di
essere, proprio perché non separati da barriere ideologiche e religiose, in qualche
maniera “sovrastrutturali”, portati alla pace, alla convivenza cordiale e umana. Se
Beck parla di questo fattore affermando che ‘religion is both the opposite of
individualization and its source’,?> ponendosi al contempo come una realta in grado di
garantire una determinata regola etica e valoriale che ne esclude altre (opposto
dell’individualizzazione in quanto apparato coagulante piu persone), ma lasciando ai
singoli aderenti la liberta di aderire o meno a queste regole (individualizzazione della
scelta), Vattimo nota come la sempre maggiore liberta di “credere di credere” senza
imposizioni dogmatiche sia il compimento del vero messaggio cristiano, ossia la Carita.
L’annullamento delle barriere ideologiche infatti permette di riconoscere all’altro la

" J.A. McClure, Partial Faiths, Athens, University of Georgia Press, 2007, p. 5.
2 || riferimento €, ovviamente, a Beck, A God of One’s own, cit.
3 Vattimo, Credere di credere, cit., p. 31.

4 Beck, A God of One’s own, cit., p. 9.

15S. Quinzio, La sconfitta di Dio, Milano, Adelphi, 1992, p. 43.
16 |vi, p. 44.

7 Vattimo, Credere di credere, cit., p. 37.

8 Beck, A God of One’s own, cit., p.14.

19 Vattimo, Credere di credere, cit., pp. 51-54.

20 Beck, A God of One’s own, cit., p. 14.

21 lvi, p. 62.

22 lvi, p. 80.

27



liberta di credere e di vivere la sua liberta; questa condizione volitiva libera e il
collante dell’umanita, ora chiaramente resa unita da questo “marchio esistenziale”. Il
sentimento di amore verso il prossimo (il “comandamento nuovo” di cui parla Cristo
nel Vangelo) € il vero messaggio cristiano e religioso:

‘We cannot not call ourselves Christians’ because in a world where God is dead — where the
metanarratives have been dissolved and all authority has fortunately been demythologized,
including that of “objective” knowledge - our only chance of human survival rests in the
Christian commandment of charity. 2

Riconoscersi umani, vivere la condizione della creatura senza separazione ideologica,
essere in contatto e in dialogo sia col “dio personale” che con il vicino, in
un’oscillazione armonica tra la propria interiorita e la comunita sembra essere, cosi,
il destino della religione nell’epoca contemporanea.

Riportando ora queste brevi affermazioni su di un piano squisitamente letterario,
azzardando un balzo analogico tra il piano religioso e quello estetico (balzo che gia
Benjamin aveva definito ‘clandestino’ e che qui, per ovvie ragioni di spazio, &
presentato come limitata ipotesi di lavoro), € possibile notare una certa familiarita tra
questo movimento kenotico del Cristianesimo e quello della poesia lirica negli ultimi
decenni. La poesia contemporanea, secondo Enrico Testa, e definita una poesia “dopo
la lirica”, ovvero una poesia che nasce dalla chiusura del paradigma lirico di stampo
romantico, poi simbolista, poi ermetico e neoermetico a seguito dei cambiamenti del
Dopoguerra e, soprattutto, degli anni Sessanta e Settanta. Potremmo insomma dire,
schematicamente, che la lirica sia stata definita da strutture che si sono mantenute
salde fino alla cesura del secondo conflitto mondiale, ma che si sono rapidamente
“indebolite” negli anni e nei decenni successivi. La presenza dell’io - al contempo
oracolo e sacerdote capace di mediare nella poesia le verita spirituali (da notare
ancora il legame spurio tra piano religioso ed estetico) -, una rigida forma metrica, un
linguaggio oscuro e refrattario sono solo alcuni degli aspetti piu evidenti venuti a
modificarsi. Basta leggere una dichiarazione programmatica di Marco Giovenale per
comprendere come si possa concordare sull’autocoscienza dei poeti di essere ormai
usciti da quel particolare periodo storico-letterario: ‘L’autore non afferma (da
posizione elevata o0 meno), non stabilisce i parametri assertivi del materiale che pure
produce; non fabbrica quel modello eroicamente ultrasemantico’.* Si e
evidentemente fuori da ogni paradigma in cui i poeti lirici ‘con la parole si ritagliano
un mondo interiore, uno scarto dalla langue della comunita di appartenenza’,? in cui
il linguaggio si fa ardito e incomprensibile, in cui l’io crea il mondo dal suo interno.
Sembra, piuttosto, che ‘la scommessa [sia] quella di tornare a una immediatezza del
darsi, di regalare al lettore una presenza, non un “magheggio”, non una fumisteria.
Non sappiamo piu cosa farcene di queste cose’.? Tuttavia, e lo notano efficacemente
Guglielmin e Afribo nelle loro recenti analisi, la poesia lirica di impianto simbolista,
invece che scomparire dagli scaffali delle librerie, € ancora - con i dovuti
rimodellamenti - possibile e rappresentata, in maniera tutt’altro che irrilevante ed
epigonica, da esponenti quali Anedda, Bre, il recentemente defunto Benedetti, Ceni,
Gualtieri, (a cui aggiungiamo Davoli per i motivi che si vedranno) e altri poeti
“creaturali”. Come la kenosi alla base del Cristianesimo ha permesso ’indebolimento
della struttura metafisica, cosi in poesia si arriva a una “lirica dopo la lirica” che non

23 Rorthy & Vattimo, The future of religion, cit., p. 54.

245, Guglielmin, La lingua visitata dalla neve, Canterano (RM), Aracne, 2019, p. 123. Il brano di Giovenale
e tratto da M. Giovenale, ‘Cambio di paradigma’, in: il verri, LV, 43 (2010), pp. 163-165.

5 |vi, p. 222.

26 S, Dal Bianco, Distratti dal silenzio, Macerata, Quodlibet, 2019, p. 95.

28



scompare ma si apre ad alcune novita significativamente simili a quelle individuate
nella “religione debole”.

Se c’é un aspetto che li [i poeti lirici “creaturali”] differenzia dagli autori ermetici e post-
ermetici, riguarda la relazione nei confronti di una platea che non & solamente pubblico [...]: il
loro destinatario € l’'uomo in quanto creatura mortale, con cui condividono quella comune
fragilita creaturale che li rende fratelli maggiori, non pil padri dall’ auctoritas indiscussa.?

La vicinanza del poeta al lettore non € piu data da un orizzonte politico, storico o
ideologico comune. E per il fatto di essere comuni mortali che la comunicazione,
U’ ‘immediatezza del darsi’ di cui accennava Dal Bianco, € possibile. Inoltre, venendo
sempre di piu a mancare strumenti agglomeranti “forti”, viene meno anche la portata
allegorica dell’atto poetico. A una raffigurazione storica, capace di creare allegorie
‘emblematiche della nuova condizione precaria dell’esistenza umana [...] poggianti su
archetipi condivisi, ma da leggersi in un contesto nuovo, segnato dall’impoverimento
metafisico e dal senso tragico della storia’®® e che agiscano sul piano razionale del
lettore, la poesia lirica contemporanea torna invece verso la sensibilita elementare,
da sempre dominio del simbolo.?’ La dimensione astorica di questa poesia & da leggersi
dunque come un fatto privato, in cui la quotidianita particolare viene a trovare una
collocazione superiore, nella dimensione generale dell’esperienza condivisa, non
metafisica. Con le parole di Dal Bianco: ‘La mia vita € un disastro, come quella di tutti,
e la sola cosa che ho capito € che c’é qualcosa da capire, di importante’.* Cio che per
motivi di spazio non puo estendersi oltre nell’analisi si concretizza dunque nell’ipotesi
che, sia nella “religione dopo la religione”, sia nella “lirica dopo la lirica”, siano
osservabili: una tendenza allo smantellamento dell’apparato rituale e metafisico
(rispettivamente dogmatico e aulico-oracolare), una privatizzazione del sentimento (la
religiosita, come la poesia lirica, intese come fatti privati e astorici), una dimensione
caritatevole (la carita che per Vattimo e il risultato del Cristianesimo € il sentimento
di coappartenenza alla morte comune ai poeti “creaturali”). E nella tensione e nella
contraddittorieta della lirica e della religione di essere al contempo tra l’individualita
e la comunita che si gioca il ruolo del simbolo come ermeneutica di questa
riproposizione lirica e religiosa.

La traiettoria che ha portato a un accostamento tra poesia lirica e religione
“debole” e guidata da un sempre piu fervente atteggiamento di rifiuto delle
sovrimposizioni metafisiche e dogmatiche, siano esse morali, religiose o letterarie. A
questo, quasi a controcanto di una individualizzazione della fede o della sfera poetica,
si € aggiunto un atteggiamento di riconoscimento del proprio io all’interno di un
tessuto comune, meno evidente a livello esteriore, ma piu radicato al cuore della
singola esperienza umana. Il paradosso che conduce un’esperienza di scelta singolare
ad aprirsi verso un afflato creaturale o comunitario porta a riconoscere una tensione
fra particolare e generale, tra singolarita e totalita. Poiché a questo tipo di relazione
e associata in maniera quasi automatica la diade allegoria/simbolo, e poiché spesso,
nella teoria dell’espressione artistica, sia simbolo sia allegoria hanno giocato un ruolo
importante, sembra necessario affrontare il rapporto tra questo tipo di espressioni e il

27 Guglielmin, La lingua, cit., p. 178.

28 |vi, p. 65. Si veda anche a riguardo A. Afribo, Poesia italiana postrema, Roma, Carocci, 2018, p. 57,
dove l'autore accosta alla cosiddetta “scuola romana” - la cui esperienza € centrale, per Afribo, nella
nuova poesia degli anni Ottanta e Novanta - le seguenti caratteristiche: ‘[i poeti della “scuola romana”]
si riconoscono nella condivisione dei valori linguistico-sentimentali dell’aurea mediocritas, della
(presunta) naturalezza del sermo cotidianus e in una ampia ma coerente costellazione [...] di moderni
“antimoderni”’.

29 Guglielmin, La lingua, cit., p. 53.

30 Dal Bianco, Distratti dal silenzio, cit., p. 144.

29



versante artistico e religioso. Quando Beck si riferisce alla natura bifronte della
religione (e non della religiosita) lo fa utilizzando un sintagma particolare: ‘This finding
is strengthened by reflecting on the choice of words: religion is treated as a noun,
which implies a clearly demarcated social set of symbols and practices that constitute
an either/or’.>'

Riferendosi a un ‘social set of symbols’, Beck coglie |’esclusivita della dimensione
religiosa e la sua correlazione con una serie prestabilita di ‘pratiche’ e di dogmi che a
queste pratiche sono legate. Scegliere, distinguendosi da altre comunita, determinati
simboli vuol dire attribuire alle linee di demarcazione sociale le implicazioni
metafisiche che li costituiscono. Volendo, pero, dare al simbolo una connotazione
diversa, piu legata alle pratiche (artistiche) e alle forme che lo esprimono, € possibile
notare come questi simboli “sociologici” siano (sul piano estetico) piu vicini,
nell’esprimere una credenza capace di creare demarcazione religiosa, alle modalita
formali ed estetiche delle allegorie. Se per simbolo infatti intendiamo - con Lukacs*
e con Benjamin - un’immagine che, nel connettere il particolare al generale, non
traduce, annullandolo, il primo termine nel secondo, ma rende, dopo un atto di
interpretazione e di partecipazione emotiva, il particolare generale (come si vedra,
questa € la nozione di ‘tautegoria’ di Corbin),** e con allegoria ‘I’espressione di un
concetto’,* un irrigidimento della forma della relazione, in cui si scalza ‘il contenuto
universale di umanita che implicite & presente sempre e dappertutto nel
rispecchiamento estetico’,* si pud notare come questa definizione di simbolo sia piu
da accostare alla moderna “religiosita” che alla “religione” tout court. Quello che
Beck definisce “simbolo”, a livello estetico si esplicita nei modi formali
dell’“allegoria”, una modalita di trasposizione che annulla la forma particolare (il
personale sentimento religioso) nella resa concettuale (la cronicizzazione in dogma).
Non a caso l’allegoria, secondo Lukacs,* € stata la depositaria dell’incarico sociale
affidato all’arte dalla religione, mentre il simbolo & sempre rimasto legato
all’espressione della singolarita.

In una condizione di “religiosita”, in cui a far da tramite tra il singolo e Dio é il
contatto diretto, immediato, e in cui il singolo, proprio nel riconoscersi parte di una
comunita non esclusiva, trova la sua concreta verita nello sfaldarsi dei rigidi significati
della religione, il corollario estetico che si ricava e che l'uso dell’allegoria viene
percepito nella sua dogmatica e anticreaturale ‘espressione [...] concettuale, cioe
disantropomorfizzante’,* distante dalla dialogicita di un “dio personale”. Anche a
livello poetico, se si osserva la marcata presenza odierna della poesia lirica, negli anni
Settanta data per scomparsa, si nota come alla base della svolta “creaturale” della
lirica ci sia un’esigenza simbolica a basso tenore mistico; ’lo lirico, dimessi i panni
sacerdotali-allegorici, comunica per occasioni simboliche della quotidianita che
rivelano un’immediatezza del darsi dell’evento poetico, ristabilendo ’incrocio tra lo
(il poeta che, con Pessoa, ‘sente’*® i simboli piu che farsi loro interpreti) e pubblico,
la loro sostanziale uguaglianza caritatevole dell’essere accomunati dalla morte: ‘La
poesia, cioe, ha il compito [...] di sollevare la domanda che urge dal profondo di uno
sguardo e di un grido: perché la vita, perché la morte’.*® Queste parole di Davoli, a

31 Beck, A God of One’s own, cit., p. 49 (corsivo mio).

32 Lukacs, Estetica, cit., p. 804.

3 H. Corbin, L’immagine del tempio, Milano, SE, 2010, pp. 177 e seguenti.

34 Benjamin, Il dramma barocco tedesco, cit., p. 165.

3 Lukacs, Estetica, cit., p. 826.

36 vi, p. 825.

37 Guglielmin, La lingua, cit., p. 814.

3 F, Pessoa, Pagine esoteriche, Milano, Adelphi, 2003, p. 71: ‘sentire i simboli, sentire che i simboli hanno
vita e anima - che i simboli sono come noi’.

39 F. Davoli, ‘Poesia e Verita’, in: Syculorum Gymnasium, LXXIV, 4 (2018), p. 383.

30



suggello del percorso fra simbolo e allegoria, tra religione forte e religiosita debole, si
prestano a fare da viatico per lo studio di questo poeta, in cui si riconosce una forte
liricita unita, quasi in maniera indissolubile, al sentimento caritatevole di ispirazione
cattolica, nonché a una simbolicita che, passando anche per il concetto tutto patico
ed esperienziale di “carne” di ispirazione fenomenologica, si rivela il nucleo sia poetico
che religioso di questa esperienza.

‘Eppure amo la mia pesantezza / dentro la quale si dischiude il mondo’:
incarnazione e lirica nella poesia di Filippo Davoli

Il concetto di marginalita tuttavia, impone anche altre considerazioni; in un’epoca di
apparenze, in cui cio che si vede esaurisce in buona parte dei casi la discussione, in un tempo
in cui la gnosi torna a farla da padrona, in una scissura che si fa verticale non solo tra il dire e
il fare ma, ben piu gravemente, tra il dire e !’essere, risuscitando dualismi pericolosi tra Logos
e Materia e, in definitiva, relegando |’incarnazione della parola al ruolo di voce del corpo,
mentre invece essa € strumento di chiarificazione della carne che al corpo da significato,
attraverso la presa di coscienza di sé e del mondo, chi voglia percorrere la meno redditizia
strada inversa € naturalmente destinato alla marginalita.*

Dalle prime colonne della rivista Ciminiera da lui diretta dal 2002 al 2006, Filippo
Davoli sembra cosi riassumere la sua posizione all’interno del panorama poetico
italiano. Nato a Fermo nel 1965 ma da sempre residente a Macerata, nelle Marche,
geograficamente lontano dai centri della poesia contemporanea e consapevolmente
distante dalle frange della stessa, Davoli fa della sua marginalita* una scelta etica,
prima che stilistica. L’autentica qualita poetica, infatti, non trova in Davoli un
assecondamento dei filoni piu avanguardistici della poesia contemporanea, in cui la
speculazione sulla parola in quanto tale diventa discorso in versi, ma permane
stabilmente nella grande tradizione lirica del Novecento;* tradizione che, proprio
perché tale, permette una maggiore comunicazione all’interno di una comunita basata
su di un cantus planus che bene si puo definire, oltre che lirico, “creaturale”. Questa
scelta stilistica, che si ribalta sul versante etico in maniera automatica, rispecchia a
pieno il carattere della poesia “debole” e creaturale di cui sopra si € detto. Si potrebbe
pensare a quello che Dal Bianco, parlando del ‘Grande stile’ della lirica italiana,
chiama ‘etica della forma’,* ossia a uno stile che non rinunciando all’eleganza formale
assuma una posizione dialogica e fraterna con il lettore. Se si escludono infatti i primi
due libri (e in parte il terzo, Poemetti del contatto del 1994), In epigrafe (1986) e Mal
d’auto (1990), dove lo stile e, appunto, epigrafico e gnomico, aritmico (‘I fiori della
domenica / ostentati da un ludico scempio / di appannate lucentezze. / Rumore
frastuono d’umore’)* basati su agglomerazioni paronomastiche e su calembour (‘Ho

40 F, Davoli, ‘Per una poetica della ciminiera’, in: Ciminiera, |, 1 (2002), p. 10.

41 Marginalita che non coincide con una produzione occasionale e non riconosciuta dalla critica. | libri di
Davoli sono, in ordine cronologico: In epigrafe, Camerino-Pieve Torina (MC), Mierna, 1986; Mal d’auto,
Pescara, Edizioni Tracce, 1990; Poemetti del contatto, Pescara, Edizioni Tracce, 1994; Alla luce della
luce, Forli, Nuova Compagnia Editrice,1996; Un vizio di scrittura, Grottammare (AP), Stamperia
dell’arancio,1998; Una bellissima storia, Grottammare (AP), Stamperia dell’arancio, 2000; 7 poeti del
premio Montale, Roma, Crocetti, 2002; Padano Piceno, Civitanova Marche (MC), GED, 2002; Come
all’origine dell’aria, Forli, L’arcolaio, 2010; I destini partecipati, Milano, La vita felice, 2013; La luce, a
volte, Macerata, liberilibri, 2016; Poesie (1986-2016), Massa, Transeuropa, 2016.

42 F. Davoli, ‘Dall’inizio’, in: L’estroverso, 29 luglio 2019, https://www.lestroverso.it/dallinizio-filippo-
davoli/ (3 giugno 2020): ‘Sono cresciuto a “pane e Pratolini” (ma anche tanta musica). Dagli scaffali
sporgevano anche le poesie di Ada Negri e quelle di Saba e Sereni. Luzi & invece una conquista dell’eta
tardo-adolescenziale, sfociata poi - con la soggezione e l’ammirazione della mia giovane eta -
nell’incontro personale con lui, grazie al trait-d’union dell’amico Guido Garufi’.

43 Dal Bianco, Distratti dal silenzio, cit., p. 10.

44 Davoli, In epigrafe, cit., p. 11.

31



pieta della morte / e mi rammarico / al rudimentale accadimento / che le fanno. /
Awviliti nella memoria, / non siamo gia / tutti morti? / memorti?’),* da Alla luce della
luce in poi lo stile davoliano si assestera, con scarti minimi ma con naturalita sempre
crescente, verso un ritmo pianamente endecasillabico, con una struttura sintattica non
marcata e con richiami all’oralita (‘Madonna mia che freddo / che bel freddo’).
L’aspetto stilistico porta con sé anche un’aderenza tematica al reale nei suoi
aspetti piu umili e quotidiani. Il poeta Davoli € uomo fra gli uomini, creatura tra
creature, e le poesie riflettono la vita del suo paese (Macerata) nella semplicita del
“quartiere”. Se si volesse tentare una schematizzazione e una indicizzazione dei temi,
da queste risulterebbe una prevalenza di situazioni umili e al limite del banale vissute
dal poeta; a questo aspetto, pervasivo piu che ricorrente, si affiancano poesie dalla
tematica memorativa (altro carattere tipico della poesia lirica novecentesca e non
solo),” altre legate alla madre naturale del poeta (adottato in tenera eta e mai venuto
a conoscenza della madre biologica), altre (la sezione ‘Gli incendi’ in Come all’origine
dell’aria) quasi una trascrizione poetica di stralci di discorso pronunciati da alcuni
ragazzi stranieri rifugiati in Italia a cui Davoli insegna l’italiano, altre, infine, di
tematica prettamente religiosa, cristiana. Volendo prelevare alcuni campioni
esemplificativi si notera la pregnanza della nota di Massimo Raffaeli al libro La luce a
volte del 2010: ‘L’orizzonte della poesia di Davoli [...] &€ sempre il presente. Ed € un
presente inderogabile, di poche figure elementari, quasi un cerchio familiare [...] dove
di volta in volta viene in primo piano la fisionomia che si lega all’atto stesso della
percezione e ne & il correlativo’.® Procedendo in ordine tematico troviamo, per
’aspetto quotidiano: ‘Come / la carta del tressette che tieni a mente / all’improvviso
ti sparisce tra le mani’,*” ““Ti ricordi che giocavamo insieme / a pallavolo e vincevamo
sempre?”’,* ‘C’era in un angolo dell’orto / ci6 che restava di una pantegana: / la coda
lunga, un dente, una miriade di mosche’.” La tematica memorativa, ben resa dalla
sezione ‘Piccolo canzoniere familiare’ nel volume Padano piceno che, nel nome, indica
la doppia origine di Davoli, emiliano da parte di padre e marchigiano da parte materna,
puo essere esemplificata da questi due testi: ‘A volte credo che ti ho visto crescere. /
Mi tornano, piu che le cose, le venature / delle mani, la liscia e ossuta / traccia dei
polpastrelli’®* oppure ‘Al telefono riconosco la sua / voce riemergere / per una serie
di come sai, come / ti dicevo e poi ancora / riaffiorano i suoi capelli castani / lisci nel
vento’.> Tra i tanti testi dedicati alla madre & possibile citare questi brani: ‘Sei il
sangue che si ammala, sei le ossa / che cedono all’usura anticipata. / Sei gli atomi
degli occhi, che sono tuoi. / E in tutto questo che tocco mi manchi’,>* ‘Rincorrerti
nelle giunture, perché sei viva / e ’ansia di portarti € di non poterti / portare come
una stigmata, ’'uomo / che in me scantona e vuole nascere, il figlio / che per sempre
ti resterd’.® L’aspetto piu rilevante ai fini di questo studio, la tematica religiosa in
Davoli e la strutturazione del suo pensiero poetico in relazione a essa, non puo
prescindere dal dato quantitativo. A esso pero - visto che le varie sezioni
appositamente dedicate a questo tema nei vari libri e le singole poesie-preghiere non
portano, come si potrebbe pensare, una particolare carica religiosa rimanendo,

4 |dem, Mal d’auto, cit., p. 13.

4 |dem, Alla luce della luce, cit., p. 13.

47 Cfr. J. Culler, Theory of the lyric, London, Harvard University Press, 2015.
48 M. Raffaeli, ‘Introduzione’, in: Davoli, La luce, a volte, cit., p. 11.
4 Davoli, Un vizio di scrittura, cit., p. 42.

0 |dem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 40.

5! |dem, La luce a volte, cit., p. 27.

52 |dem, I destini partecipati, cit., p. 8.

53 lvi, p. 22.

>4 |dem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 67.

% |vi, p. 68.

32



piuttosto, delle meditazioni del poeta su episodi biblici o teologici - bisogha accostare
la modalita con cui il sentimento religioso trova una piena congruenza con ’aspetto
lirico del poeta. Si potrebbe ipotizzare, proprio da alcune dichiarazioni dello stesso
Davoli sul suo primo libro lirico, ovvero Poemetti del contatto, che la dimensione
religiosa informi U’itinerario etico e poetico del poeta dall’interno, che dal semplice
‘contatto’ andra sempre piu a identificarsi con una compresenza ontologica e simbolica
con l’altro, una carnalita condivisa: ‘Il fatto che [...] un contatto Altro sia maturato nei
versi, mi ha portato a concepire Poemetti del contatto come punto d’arrivo e anche
come risoluzione di un debito nei confronti di un aspetto per niente marginale del mio
vissuto. Segno che € redditio symboli poetica’.”® Si trattera ora di mostrare come
questo contatto con [’altro e con U’Altro venga a emergere fino a tramutarsi in altro,
in una con-carnalita appunto.

L’insofferenza per la clausura (fisica e spirituale, personale, narcisistica), spesso
ripercorsa a livello saggistico da Davoli nel confronto fra ’utopia dell’unica lingua di
Babele e l’irruzione della chiamata a uscire da Ur ricevuta da Abramo,” si avverte gia,
prima dell’incontro con U’Altro di cui sopra si & accennato, nel titolo della seconda
raccolta, Mal d’auto, che € male di vivere nella dimensione limitata della macchina.
Quello che si potrebbe chiamare un agonismo verso il fuori, ’autoimposizione della
messa in gioco della propria fisicita limitata da mettere in crisi nel contatto con ’altro,
e ben rintracciabile in versi quali:

E questo il meccanismo del randagio.
La notte chiede di essere percorsa

a piedi, con il corpo, dentro uno spazio.
La casa come ’auto

€ un rimedio ingannevole che priva
del piacere di perdersi, guardando
con la testa all’insu, di lasciarsi
abbracciare dal freddo e dal caldo,
di ragionare a voce alta di tutt’altro
rispetto a quello che si congettura
quando il corpo é al sicuro.

Assassino il mestiere: la corteccia
entro cui muovermi senza molto rischio.?®

oppure ‘Poi a un tratto, forzare ’uscio, darsi / una fessura sul mondo, sollevarsi / di
peso in uno scatto / che vinca il vuoto e superi lo stallo’.” A questa spinta verso il
contatto si aggiunge una sempre crescente percezione creaturale, dove |’ “essere-per-
la-morte” viene a investire, come un velo elegiaco non disperato, tutta la comunita
degli uomini e delle cose. In una lettera a Franco Loi, citata da Loi stesso nella
prefazione di Alla luce della luce si legge: ‘“E dire che la bellezza della nostra vita sta
proprio in questa precarieta, che ha la sua segreta ma incontrovertibile dimensione di
dolcezza; e che [...] proprio dalla precarieta del nostro lo nasce la consapevolezza di
essere eterni, questa fantastica e semplicissima scoperta che si rinnova ogni giorno”’ .
Altri brani testimoniano questa dolcezza della precarieta: ‘L’alba € quella di sempre,
un risveglio / che rimanda alla morte’,®" ‘L’ho rivisto col suo sorriso di cera / su una

% |dem, Poemetti del contatto, cit., p. 77.

57 |dem, ‘Un canto di ritorno’ in: M. Morasso (a cura di), Poesia, cosa m’illumina il tuo sguardo?, Genova,
Contatti, 2020, pp. 117-122.

58 |dem, Come all’origine dell’aria, cit., p. 51.

% |dem, Alla luce della luce, cit., p. 32.

 F. Loi, ‘Introduzione’ in: Davoli, Alla luce della luce, cit., p. 8.

61 Davoli, I destini partecipati, cit., p. 52.

33



lapide al cimitero, che non l'avevo / mai conosciuto davvero’,%? ‘Dal materasso
fuoriescono polveri / biancastre, maleodoranti. E pelle morta / assicura con fierezza
il dimostratore. / Mi chiedo quante generazioni sotto di me, / quante molecole un
giorno vive ristagnano / ammucchiate nelle trame della stoffa’.®® La spinta al contatto,
il riconoscersi parte di una generazione ampia fa tutt’uno con la vocazione all’umilta
tipica dell’atteggiamento post-lirico della poesia lirica. In Davoli questa caratteristica
e estremamente consapevole e vissuta in maniera gioiosa: ‘Sto / tra la gente che
nessuno conosce / e ricordera. / Mi sento / felicemente nel flusso / come se
all’orizzonte ogni cosa / si riassorbisse lontana / da ogni suo tempo e rumore’,* ‘Perd
non dimenticare che siamo uomini, / non fare di quella discesa un eroismo / inutile.
Abbi a mente il tuo cuore, / ricorda da dove vieni e dove vai, / mentre cammini a
fianco di tutti gli altri’.®®

Ora, questi campioni della poesia davoliana, come accennato prima, nella loro
singolarita non evocano, primariamente, un afflato in qualche modo religioso. Tutti
questi frammenti vanno pero riletti partendo da una serie di nodi testuali
particolarmente roventi in cui U'alto tasso di liricita porta su di sé il compito di
spandere la sua luce sulle schegge poetiche presentate in precedenza. Questi nodi
rivelano come ’esigenza del contatto, dell’umilta, della veemenza con cui si rompono
le barriere intrapersonali e intra-cosali trovi la sua scaturigine nella percezione della
maternita della vita che rende tutti fratelli. In particolare, nelle poesie dedicate alla
madre naturale, € avvertibile come quasi ci sia, nel tentativo di ritornare a contatto
con quel ‘grumo originario’ di cui si avverte la ‘sperdutezza’®® di essere figli generati
da un atto d’amore, un’espansione della figura materna a simbolo della generazione
della vita a partire da un atto d’amore totale. La sezione Figure senza erbario di Come
all’origine dell’aria ne e testimone: ‘Vorrei lasciare un segno di rimando / all’ora della
nascita. Significare / non altro che un pulviscolo su cui / la luce imprime un nome’,*’
‘Vorrei giungere fino a lui, lasciarmi / sedurre fino agli atomi da lui. / Mi inchioda
stretto un dolore amoroso / quando mi tocca e fugge ed io precipito / ad occhi aperti,
afferrato su me’.% E particolarmente significativo notare come il tema della maternita
originaria passi attraverso il doppio binario dell’avversione alla nostalgia per la madre-
vita, rivelandosi, piu che nostalgia di un passato perso, desiderio per un futuro
imminente, e che questo desiderio sia impresso nella fisicita biologica e materica del
poeta (che parla di cellule, materia, molecole, fibre, tessuti). E il corpo il tramite
primo delle sensazioni, ed € nel corpo che il ‘grumo originario’ si fa percepire come
amore per un ‘lui’ che &, chiaramente, a questo punto, Cristo. La pulsione desiderante
che spinge la poesia di Davoli a farsi ‘“canto di ritorno”, di una prossimita, di un
accostamento alla luce’® nasce proprio dalla percezione “creaturale” di essere inseriti
‘nel flusso’, di ritrovare, simbolicamente, nell’altro un ‘segno di rimando’ alla propria
personalissima origine, di essere inseriti in una stessa carne mistica.

L’evocazione del concetto di carne, piu che rimandare alla dottrina
dell’incarnazione di Dio in Cristo (ovviamente presente in queste meditazioni), fa
riferimento alla svolta teologica della fenomenologia francese’”® massimamente
esemplificata da Michel Henry, specificatamente nel suo libro Incarnazione. Una

62 |dem, Padano piceno, cit., p. 29.

63 |dem, | destini partecipati, cit., p. 19.

64 |dem, 7 poeti del premio Montale, cit., p. 28.

% |dem, I destini partecipati, cit., p. 52.

6 |, Giussani & G. Testori, Il senso della nascita, Milano, Rizzoli, 2013, p. 39.

67 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 96.

68 |vi, p. 98.

% ldem, ‘Dall’inizio’, cit.

70 |l riferimento & a D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie francaise, Combas,
L’éclat, 1990.

34



filosofia della carne,” in cui la meditazione fenomenologica trova una particolare

congiuntura con la verita del Nuovo Testamento. Il riferimento a Henry non € casuale,
perché nelle colonne di Ciminiera Davoli evoca il nome del francese ben due volte,
nell’articolo (gia citato in apertura del paragrafo) che inaugura il primo numero della
rivista e in un articolo sulla cantante Mina.”? Inoltre sara facilmente rintracciabile una
traccia fenomenologica in alcuni passaggi essenziali della poesia davoliana,
sintomaticamente a partire dal 2002, anno di pubblicazione del libro di Henry. Il senso
di proporre uno scarnificato riassunto del pensiero di Henry € legato a queste evidenti
congiunture. La sua filosofia € incentrata sul riconoscimento di una immanenza
dell’orizzonte dell’apparizione del fenomeno che non si da esteriormente da fuori ma
che é frutto di una autodonazione della possibilita di percepirsi. La trascendenza e
esclusa in fase originaria di autoaffezione della Vita a se stessa:

La dimensione originaria, che si rivela nell’ego, anzi che coincide con l’ego € auto-affezione
pura, € il sentire se stesso, e viene denominato da Henry «Vita». La vita rivela se stessa a
partire da sé nell’immanenza assoluta, cio significa che il suo rivelarsi non necessita nessuna
mediazione teorica.”

L’autodonazione della vita non richiede - prosegue Henry - la mediazione del mondo;
essa si manifesta nell’immanenza patica prima di ogni apprensione intenzionale, prima
di essere oggettivata in un di-fuori, in breve ‘prima del mondo, fuori dal mondo [essa
€] cio che é estranea a ogni “mondo”, a-cosmica’’* in una dimensione non temporale.
Questo sentimento di autopercezione (ci si riferisce al lessico a volte biologico nel
poeta) e in Davoli espresso - rafforzando la tensione lirica alla astoricita - in questa
maniera: ‘Lavoro per il mondo che mi attende, / vivo il presente per U'eternita’.”
Dovendo, per motivi di spazio, semplificare i ragionamenti di Henry, & importante
puntualizzare che la Vita originaria, non quella del singolo, per essere mediata e
generata nella singolarita (definita “ipseita”) ha bisogno di una precedente e
primordiale autoaffezione in una archi-carne: ‘La venuta originaria a sé si compie nel
pathos originario del suo puro godimento di sé, nell’Archi-Pathos di un’Archi-Carne,
ovunque e necessariamente, ovunque una vita verra a sé di questa carne nell’Archi-
Carne della Vita. La carne & propriamente il modo in cui la vita si fa Vita’’® (a cui fa
riferimento un verso significativo di Davoli: ‘La vita che non s’afferra / & quella vera
che attraversa i giorni, / la vita che s’incarna dentro la vita / come un sigillo di
vene’).”” Non c’é vita, dunque, senza carne ma non c’é carne senza vita. Tenendo sul
doppio piano la fenomenologia e la rivelazione bilica, Henry intreccia ’archi-carne alla
generazione di Cristo:

La sua incarnazione [di Cristo] - cioé il divenire uomo del Verbo - € una venuta nella sua propria
carne, che Henry dice essere una ‘archi-carne’, poiché essa € la carne originaria di ogni vivente
[...]. Di conseguenza in Henry Cristo & anche un ‘archi-figlio’ che rivela, in ragione di questa
anteriorita fondativa del Padre, il rapporto di supremazia del Figlio generato da esso stesso, in
quanto ¢ il solo in grado di generare.’®

7t M. Henry, Incarnazione. Una filosofia della carne, Torino, SEI, 2001.

72 Davoli, ‘Alla luce della voce. Carne e dono in Mina’, in: Ciminiera, |, 2 (2002), pp. 45-49.

73V, Perego, ‘La filosofia della religione di Michel Henry’, in: La scuola cattolica, CXXXI, 3 (2003), p. 538.
74 Henry, Incarnazione, cit., p. 65.

75 Davoli, I destini partecipati, cit., p. 54.

76 Henry, Incarnazione, cit., p. 140 (corsivo nel testo).

77 Davoli, Poemetti del contatto, cit., p. 23.

78 J. Leclercq, ‘La religione come forma etica dell’autoregolazione’, in: Humanitas, LXXIl, 1 (2017), p. 19.

35



‘Cristo non ha solamente preceduto la venuta di tutti gli altri figli, ma [...] &, in
ciascuno di questi, cio che li rende possibili, allo stesso titolo di questa Vita, Lui che e
il Sé senza il quale nessuna Vita non sarebbe possibile’.” La possibilita, dunque, di
sentirsi parte della stessa carne, di essere consustanziali e di nominare questa carne
passa per la comune giacenza ontologica nel Cristo: ‘Evocarti / e il tuo sangue che
ancora circola in me. / Darti voce & incrociarti nelle cose’.® | versi di Davoli, nel
riconoscere la propria carne come simbolo della Vita, come simbolo di Cristo, quindi
come simbolo di tutti i fratelli e tutte le creature, nella compassione che € una con-
affezione, sono particolarmente espliciti: ‘Eppure amo la mia pesantezza / dentro la
quale si dischiude il mondo, / particelle amorose nel mosaico / fibroso degli incontri’.®’
Il riconoscimento, mediato da Henry, del proprio corpo come appartenente alla carne
che accomuna gli esseri, come simbolo che nella coincidenza di esperienza personale
e vita altrui (come si vedra nella conclusione, si potra parlare di rapporto tra
iniziazione e tradizione) esprime la certezza che questo riconoscimento, che e
nostalgia® e desiderio, canto di ritorno, folgora ’attimo temporale in un presente
mistico, in cui il corpo assurge a carne, si fonde nel corpo mistico di Cristo instaurando
una coincidenza simbolica tra piano divino e umano (in termini corbiniani si parla qui
di ‘tautegoria’):® ‘Vorrei dunque sparire lievemente / pur continuando a vivere.
Restarmene / nel dono dei segreti quotidiani / dove tutto significa’;® ‘Vorrei / vibrare
nel Corpo arioso / di un’infinita gratitudine’.®

Si e tentato di dimostrare, certamente non a sufficienza per motivi di spazio, la
parallela convergenza, nell’ultimo trentennio, del ritorno della lirica e della religione,
del ritorno dell’interesse per entrambe e della loro mai esausta compartecipazione.
L’indebolimento metafisico del concetto di Dio, la sua kenosi in una religiosita umana
e sensibile, il suo distanziamento dal concetto greco di Essenza, la carita che diventa
sentimento creaturale in una lirica sempre meno elitaria e piu (henryanamente)
“carnale” trova, nella riproposizione storica della modalita di espressione del simbolo,
evidenti e concordi manifestazioni nella poesia di Davoli, frutto originale di un
sentimento lirico e di una ispirazione autenticamente religiosa. Davoli persegue quella
che Massimo Morasso definisce ‘via anagogica’:

La via anagogica € un sentiero della mente tesa verso la realta del simbolo: in questo senso &
un opus spirituale, oggi come sempre, a qualsiasi latitudine, e in qualsiasi ambito stilistico (sul
versante letterario), culturale (sul versante socio-antropologico) e fideistico (sul versante
religioso) ci si trovi a intraprenderlo, o a incrociarlo, o anche solo a intravederlo.?

Se si intende - come Morasso - [’anagogia come ermeneutica in poesia secondo cui ‘la
poesia & divinazione dello spirituale nel sensibile’,¥ la nozione di simbolo che viene
qui evocata racchiude in sé la doppia valenza religiosa ed estetica di cui si € prima
discusso. In particolare, avviandoci alla conclusione, la comprensione del termine
“anagogia” puo essere riallacciata al rapporto, tutto interno alla dimensione

79 M. Henry, Phenomenologie de la vie, Paris, PUF, 2004, vol. IV, p. 126. La citazione é ripresa da Leclerq,
‘La religione come forma etica dell’autoregolazione’, cit., p. 21.

8 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 27.

8 |vi, p. 96.

8 |a ‘nostalgia’ come caratteristica precipua della parola poetica € individuata da K. Rahner, Sacerdote
e poeta, Cinisello Balsamo (MI), San Paolo, 2014, p. 107.

8 Corbin, L’immagine del tempio, cit., pp. 177 e seguenti.

8 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 100.

8 |vi, p. 97.

8 M. Morasso, ‘Introduzione’ in: idem (a cura di) Poesia, cosa m’illumina il tuo sguardo?, cit., p. 11.

8 |bidem.

36



simbolica, tra esperienza singola e collettiva o, in termini spiccatamente “spirituali”,
tra iniziazione e tradizione:

il rapporto con il movimento complessivo della dimensione del simbolo si fa cosi intimo ed
estremo che, nel momento stesso in cui gli consente di esporre il proprio svolgimento tutto
nella luce del suo piu concreto raccogliersi nella massima realta dell’“adesso”, anche dissolve
[...] tutto cio che il simbolo usualmente deve consumare per mostrare la sua faccia piu vera,
quella in cui esso é il luogo del tempo in cui tradizione e iniziazione vengono a coincidere e
dove eternita e impermanenza si affidano reciprocamente. 88

La concreta realta del simbolo non €& quella di mero segno che significhi una
determinata palette di significati futuri, ma la percezione che [’esperienza singola
(che in Davoli e nella lirica € il proprio lo) sia talmente singolare da rappresentare,
pars pro toto, ’esperienza collettiva; ’ermeneutica anagogica del simbolo € il
rapporto “carnale” sopra delineato, quello per cui la propria vita diviene parte, per
mezzo del riconoscimento personale dell’appartenenza al corpo cristico, della Vita
originaria. Esso viene a maturare nella dimensione che lo rende evento in cui il singolo
perde quello che di inautentico si porta dietro per arrivare a comprendere la sua vera
origine e, nel caso dell’anagogia e di Davoli, per giungere alla salvezza-beatitudine.
Una via, quella anagogica, che conduce a non lasciare la poesia nel suo loculo ma che
la rende strumento tra gli altri per percepire la Vita:

Vorrei che si capisse che é per grazia.
La pagina fu tramite fiorito

del respiro e non altro. Solamente
nell’alone del transito si illuminava.
Oltre e durante ci segnava un vento
che leviga le pietre, un’acqua dolce
che da forma alle cose.

lo lo dicevo come il dito indica.®

Nella congiunzione tra lirica, carita, vicinanza di Dio, Davoli consegna il ruolo della
poesia a un farsi che € uno scomparire simbolico in altra verita, in altra vita, in una
carne al contempo personale e divina:

La poesia con la sua funzione memoriale: né solo racconto [...] né solo ricordo [...], ma piu
intensamente martyrion, testimonianza, attendibilita dell’ascolto di sé, delle cose e del
mondo; parola che, inchiodata nella pagina, riprende carne in chi vi si imbatte (anche ’autore);
una lettera (che, per quanto bella e compiuta, € morta-in-sé), atta a rinascere in un corpo
concreto ed altro (sia esso una persona, sia esso un popolo) in cui il memoriale si attualizza,
agisce [...]. Le parole si umiliano a servire la vita, e solo in quel punto il flatus Vitae le nobilita.
In questo senso, a me pare che il cosiddetto Grande Stile, meglio di qualunque altro filone o
canone, abbia saputo rendersi idoneo a dire in versi [’uomo e la vita nella loro complessita,
affiatandosi con naturalezza ai fondamenti preziosi della piu alta tradizione lirica, ma anche
‘entro il dolce rumore della vita’.”

Parole chiave
pensiero debole, creaturalita, lirica, simbolo, carne

8 A. Brandalise, Metodi della singolarita, Milano-Udine, Mimesis, 2019, p. 46.
8 Davoli, Come all’origine dell’aria, cit., p. 99.
9% |dem, ‘Poesia e Verita’, cit., pp. 382-384.

37



Michele Bordoni é dottorando in Letteratura italiana presso l’Universita di Cagliari.
Laureatosi presso l’Universita degli Studi di Padova con una tesi triennale su Rainer
Maria Rilke e con una tesi magistrale in Teoria della letteratura sulla lirica di Mario
Luzi e il suo rapporto con il simbolo (relatore Adone Brandalise), prosegue i suoi studi
analizzando le forme di interrelazione tra parola e immagine dal periodo tardo
rinascimentale fino al Settecento, con una particolare attenzione alla figura di Vico e
alle influenze esercitate dalla letteratura di imprese, emblemi, geroglifici sulla
concezione linguistica del pensatore napoletano.

Dipartimento di Filologia, Letteratura e Linguistica
Universita di Cagliari

via Is Mirrionis 1

Cagliari (Italia)

michele.bordoni13@gmail.com

SUMMARY

‘Giving You a voice is crossing You in things’

The song of return in Filippo Davoli’s between lyric and religion
This paper aims at investigating the phenomenon of the return of religion as well as at
analysing the return of lyric poetry and French phenomenology as conceptual keys to
Davoli’s literary production. The thirty-year poetic activity of Filippo Davoli (Fermo,
1965) may be defined as avery personal “return to reality” where the
poet inserts daily situations as part of a wider transcendental plan, which, however,
does not imply dogmatic declarations of faith. According to thematic and chronological
analyses, Davoli’s poetry may constitute a parallel to contemporary expressions of
religious sentiment linked to poetry. In this “initiatic-spiritual” knowledge, the poet’s
mystical sentiment, or ‘Song of return’, may be preparatory to a re-reading of reality
which goes beyond its material dimension. Such a double level of reading can be as
well exemplified by another pivotal theme in Davoli’s production: the body and its
limits express both the mere caducity of the present and its “anagogic” dimension,
which consists in a further interpretation of its limits.

38



Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 39-53 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri.10350
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License - Publisher:
Werkgroep ltalié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

Quando lo ‘scandalo’ diventa provocazione
Il postsecolare e il teatro iconoclasta di Romeo
Castellucci

Monica Jansen

Introduzione: i limiti tra provocazione e scandalo

Lo spettacolo Sul concetto di volto nel Figlio di Dio di Romeo Castellucci ha destato
polemiche fin dal suo approdo in Francia nel 2011 al Festival di Avignone. Se il pubblico
in prima istanza consisteva di singoli indignati, si € poi venuto a identificare con gruppi di
cattolici integralisti manifestatisi per la prima volta a Parigi nel 2011 con |’occupazione
del palcoscenico del Théatre de la Ville.! Anche al teatro Parenti a Milano, dove é stato
rappresentato nel gennaio del 2012, lo spettacolo ha incontrato resistenze che questa
volta hanno in parte coinvolto anche la direttrice del teatro, André Ruth Shammabh, in
quanto ebrea.

A sostegno del regista non si sono mossi soltanto intellettuali laici e rappresentanti
dei lavoratori dello spettacolo, ma anche figure istituzionali religiose. A testimonianza del
diffrangersi delle posizioni cattoliche, in occasione delle rappresentazioni a Bologna in
programma al Teatro Comunale Testoni a Casalecchio di Reno il 17 e il 18 febbraio 20122
La Repubblica di Bologna pubblica due pareri contrari, uno firmato dal vescovo di Anversa,
’altro dal cardinale Carlo Caffarra. Il primo dei due, da ‘spettatore credente’, si dice
profondamente commosso dal messaggio spirituale della piece, a cui ha assistito al teatro
De Singel, e distingue chiaramente la propria competenza di ‘pastore’ da quella
dell’artista: ‘Porre una domanda lasciando allo stesso tempo la risposta aperta: questa e
la forza di un artista’. Il secondo, che parla invece facendosi propria la voce di ‘cittadini’
e ‘credenti’, afferma che questi sarebbero ‘sdegnati e addolorati’, come cittadini ‘nel
vedere che ’esercizio della liberta espressiva non conosce piu neppure i limiti del rispetto
dell’altro’, e come credenti ‘nel vedere inserito il Volto Santo [...] in uno spettacolo
indegno, offensivo, e obiettivamente blasfemo e sacrilego’. Il cardinale incita poi i ‘buoni
fedeli di Casalecchio’ a ‘reagire in modo fermo e composto’ allo spettacolo.® Mentre le

'F. Di Mercurio, ‘Le scandale des violences esthétiques de Romeo Castellucci’, in: Les chantiers de la création.
Revue pluridisciplinaire en Lettres, Langues, Arts et Civilisations, 6 (2013), http://journals. openedition.org/
lcc/500 (14 maggio 2020).

2 G. Marino, ‘La Societas Raffaello Sanzio al Teatro Testoni’, BolognaCult, 17 febbraio 2012,
https://www.bolognacult.it/2012/02/16/sul-concetto-di-volto-nel-figlio-di-dio/ (14 maggio 2020).

3 J. Bonny, ‘In quel volto la forza del dubbio’, La Repubblica Bologna, 17 febbraio 2012,
https://bologna.repubblica.it/cronaca/2012/02/17/news/in_quel_volto_la_forza_del_dubbio_la_recensione
_del_vescovo_belga-30044203/; C. Card. Caffarra, ‘Sdegnati e addolorati’, La Repubblica Bologna, 16 febbraio

39



proteste finora passate in rassegna replicano le tesi e antitesi tra chi intende la spiritualita
al di fuori dei confini dottrinali della religione e chi invece la intende in un senso assoluto
ed esclusivamente cristiano, l’episodio di Le Mans del 2018, dove la prefettura della Sarthe
ha posto il divieto sull’impiego di bambini sulla scena, sposta |’attenzione dai manifestanti
cattolici verso l’istanza che dovrebbe garantire la liberta artistica.

Questa serie di incidenti ha costretto il regista a legittimare in pubblico la sua arte
e le sue scelte che i suoi detrattori hanno tacciato di blasfemia e sacrilegio o anche di
“cristianofobia”. Facendo uso degli spazi che i media gli hanno concesso, Castellucci ha
difeso la sua idea estetica di arte come ‘scandalo’, e al contempo ha affermato che il suo
€ un teatro ispirato ai valori cristiani e rispettoso della dimensione etica della religione.
Anzi, il suo sarebbe stato un tentativo di sottrarre la figura di Cristo al monopolio simbolico
della destra cattolica.” Questo contributo intende vagliare i confini tra provocazione e
‘scandalo’ con un’opera artistica che adopera un cosciente montaggio della trasgressione
estetica iconoclasta e il codice simbolico dell’iconologia cristiana. Mentre la liberta di
espressione viene tutelata dallo stato secolare democratico, questo diritto “naturale” non
coincide necessariamente con il rispetto per le minoranze religiose richiesto in una societa
postsecolare e multietnica. Le polemiche intorno alla piece di Castellucci e le
dichiarazioni di poetica del regista fanno vedere i limiti entro i quali si configura sia
un’arte postsecolare che non perda la sua capacita di fare ‘scandalo’ sia un pubblico
postsecolare aperto alla messa in questione delle verita assolute secolari o religiose.

Il postsecolare: la ‘denaturalizzazione’ del secolare e la messa in opera dell’iconoclash
L’insieme delle turbolenze intorno a Sul volto ci offre, nel complesso, |’opportunita di
indagare il conflitto tra la liberta creativa dell’artista e il rispetto per la religione
all’interno del dibattito sulla societa postsecolare. La cosiddetta “svolta” postsecolare,
databile intorno al Duemila, puo essere identificata con la personalizzazione di pratiche
religiose nella sfera privata che comportano una distinzione tra religione e spiritualita,®
da un lato, e dall’altro con il discusso “ritorno” della religione nella sfera pubblica.® Una
produttiva sintesi del dibattito socio-teologico e politico sulla societa postsecolare e
quella proposta da Umut Parmaksiz, che propone di definire il postsecolare come la
‘denaturalizzazione’ postreligiosa del secolare, che con il suo potere critico offre gli
strumenti teorici per ‘denaturalizzare’ l’ordine normativo sia del secolare che del
religioso. In questa visione la religione e il secolare sono concepite come categorie non
essenzialiste e relative a certi comportamenti, conoscenze e sensibilita che trovano la
loro prassi nell’ambito delle vicende umane, a cui ogni contestazione dell’autorita
naturale di una delle due deve rispondere. Il secolare e quindi tutt’altro che un campo

2012, https://bologna.repubblica.it/cronaca/2012/02/17/news/sdegnati_e_addolorati_la_lettera_di_carlo_
caffarra-30042506/ (14 maggio 2020).

4D. Semenowicz, The theatre of Romeo Castellucci and Societas Raffaello Sanzio: From icon to iconoclasm,
from word to image, from symbol to allegory, New York, Palgrave Macmillan, 2016, p. 163.

5 Si veda M. Zonch, ‘Il testimone di fede. Verita e spiritualita nella narrativa di Saviano’, in: Incontri. Rivista
europea di studi italiani, 32, 1 (2017), p. 52: ‘Senza voler ignorare le differenze tra la riflessione, ad esempio,
di Beck e quella di Pace o di Daniel Hervieu-Léger e di Luigi Berzano, si puo infatti affermare che, almeno in
occidente, a fronte di una progressiva perdita di terreno delle religioni tradizionali si stia assistendo a un
rifiorire della vita spirituale’.

¢ Punto di riferimento qui € J. Habermas, ‘Religion in the Public Sphere’, in: European Journal of Philosophy,
1 (2006), pp. 1-25. Il filosofo tedesco sostiene che il carattere secolare dello stato sia una condizione
necessaria ma non sufficiente per garantire una uguale liberta religiosa a tutti (ivi, p. 4). Oltre all’imparzialita
dellistituzione dello stato verso le comunita religiose, la partecipazione riuscita in una pratica condivisa di
autodeterminazione democratica richiede anche un’‘etica di cittadinanza’ (ivi, p. 6).

40



neutro, come il ritorno della religione non corrisponde necessariamente a colmare un
vuoto di senso.’

Ambedue le interpretazioni sul valore spirituale e pubblico della religione possono
essere riconosciute in produzioni culturali “postsecolari” che tematizzano le discrepanze
tra interpretazioni secolari e religiose e che offrono scenari possibili per affrontare le
tensioni generate. Cio significa che la terza dimensione del postsecolare riguarda la
religione nel dominio dell’estetica. Essendo [’arte un medium privilegiato per dare una
‘forma sensazionale’ alla religione, [’estetica diventa un campo ideale per analizzare in
quali casi la configurazione artistica corrisponde al contesto religioso di una tradizione o
di un gruppo, e quando invece viene sperimentata come un ‘atto blasfemo’. Sono queste
le domande poste dalla studiosa di religione Birgit Meyer che, analizzando |’atto materiale
della ‘fabbricazione del credere’,® si & anche occupata delle tensioni generate tra
posizioni secolari e religiose quando l’immaginazione artistica risulta essere offensiva
contro la religione.” Ci6 vale in particolar modo per quelle produzioni culturali
intenzionalmente provocatorie, com’e il caso di certe opere femministe con connotazioni
religiose,'® ma anche delle avanguardie storiche che consideravano l’atto blasfemo e
sacrilego positivamente come rottura con la tradizione della religione. Secondo Meyer,
’arte prodotta dopo la tragedia dell’11 settembre, approccia la religione da un punto di
vista postsecolare nel senso che, prendendo la religione sul serio come un fattore nella
societa contemporanea multiculturale, Uartista va in cerca di nuovi tipi di provocazione."
Meyer inoltre fa propri i concetti teorizzati dal filosofo francese Bruno Latour, il cui
fortunato neologismo di ‘iconoclash’ offre uno strumento per categorizzare quelle opere
artistiche che si manifestano con un’ambivalenza irrisolvibile tra decostruzione di

un’immagine sacra e ricostruzione su basi “altre”."™

L’iconoclash di Castellucci: un’iconofilia ‘rovinosa’

Per quanto riguarda il caso specifico dell’esperienza della religione cattolica in Italia,
Enzo Pace la riassume con la formula di un ‘generalizzato codice simbolico’ che rende
possibile la percezione di ‘unita nella diversita’.”® Questa tradizione culturale di un
cattolicesmo popolare per Clodagh Brook forma il ‘cemento’ di opere cinematografiche
con un misto di insegnamento cattolico sociale e impegno, che pero non si staccano
dall’immaginario cristiano e quindi non corrispondono alla maggiore sfida posta dalla

7 U. Parmaksiz, ‘Making sense of the postsecular’, in: European Journal of Social Theory, 21, 1 (2018), p. 107.
8 Si veda B. Meyer, Mediation and the Genesis of Presence. Towards a Material Approach to Religion, Utrecht,
Faculteit Geesteswetenschappen, Universiteit Utrecht, 2012.

9 Ivi, pp. 30-31.

10 Si veda A.-M. Korte, ‘Blasphemous Feminist Art: Incarnate Politics of Identity in Postsecular Perspective’,
in: R. Braidotti, B. Blaagaard, T. de Graauw, & E. Midden (a cura di), Transformations of religion and the
public sphere: postsecular publics, Houndmills, Basingstoke, Hampshire: Palgrave Macmillan, 2014, pp. 228-
48.

' B. Meyer, ‘The Dynamics of Taking Offense. Concluding Thoughts and Outlook’, in: C. Kruse, B. Meyer, &
A.-M. Korte (a cura di), Taking Offense. Religion, Art, and Visual Culture in Plural Configurations, Paderborn,
Wilhelm Fink, pp. 345.

2 |( filosofo si riferisce con il neologismo a ‘those sites, objects, and situations where there is an ambiguity,
a hesitation, an iconoclash on how to interpret image-making and image-breaking’. B. Latour, ‘What is
Iconoclash? Or is there a world beyond the image wars?’, in: P. Weibel & B. Latour (eds.), Iconoclash, Beyond
the Image-Wars in Science, Religion and Art, Cambridge, ZKM and MIT Press, 2002, pp. 23.

3 E. Pace, ‘A peculiar pluralism’, in: Journal of Modern Italian Studies, 12, 1(2007), p. 89.

41



societa postsecolare: quella di fare i conti con una societa multi-religiosa in cui non tutti
i membri condividono gli stessi valori etici.™

All’interno di questo contesto postsecolare e allo stesso tempo predominantemente
cattolico, lo spettacolo Sul volto di Castellucci si inserisce nella tradizione iconologica
cristiana italiana ed europea, di cui il regista si dichiara ‘erede’.” Si inserisce cosi in
quella tradizione atea e cattolica nel cinema italiano descritta da Brook,' per cui non €&
da escludere un’affinita di poetica tra Castellucci e il comunista cattolico Pier Paolo
Pasolini che, condannato a quattro mesi di prigione nel 1963 per vilipendio alla religione'
per il suo cortometraggio La ricotta, dichiaro ai giudici:

lo, per me, sono anticlericale (non ho mica paura a dirlo!) ma so che in me ci sono duemila anni di
cristianesimo: io coi miei avi ho costruito le chiese [...] barocche: esse sono il mio patrimonio, nel
contenuto e nello stile.™

Ne risulta una tensione ‘ironica’, caratteristica per il contesto italiano, tra la trasgressione
dialettica dell’approccio iconoclasta e la riaffermazione delle regole e dei codici
precostituiti.’ Tale ambivalenza interpretativa che caratterizza il riferimento alla
tradizione cattolica nell’arte contemporanea italiana, puo anche essere compresa nei
termini di Latour, e dunque essere il risultato di un ‘iconoclash’. Per quanto riguarda
'opera di Castellucci lo si puo affermare in forza di alcune sue dichiarazioni di poetica,
al cui centro troviamo il concetto di ‘iconoclasmo’ della compagnia Societas Raffaello
Sanzio® a cui sono state dedicate diverse pubblicazioni.?! Il teatro della compagnia €
‘iconoclasta’ nella misura in cui, come spiega Dorota Semenowicz, ’immagine per
Castellucci non e solo lo strumento per costruire il linguaggio scenico, ma anche il soggetto
di una riflessione filosofica, etica ed estetica.??

Per definire il ruolo dell’immagine autore ricorre infatti alla nozione di
‘iconoclasmo’ nel suo significato letterale di ‘rompere I’immagine’.? L’iconoclasmo di
Castellucci agisce contro un’immagine intesa nei termini mimetici di imitazione, che,

4 C. Brook, ‘Post-secular identity in contemporary Italian cinema: Catholic “cement”, the suppression of
history and the lost Islamic other’, in: Modern Italy, 22, 2 (2017), p. 207.

15 Semenowicz, The theatre of Romeo Castellucci and Societas Raffaello Sanzio, cit. p. 62.

16 Brook identifica un gruppo di registi italiani tra cui Pasolini, Bellocchio e Sorrentino che si definiscono atei,
agnostici o anticlericali, ma che al contempo non riescono a fare a meno dei rituali e delle icone del
cattolicesimo. C. Brook, Screening Religions in Italy: Contemporary Italian Cinema and Television in the Post-
secular Public Sphere, Toronto, Toronto University Press, 2019, p. 62.

7 ’accusa del Pubblico Ministero sostiene: ‘tutto il film si svolge nelle sue scene, nelle sue inquadrature,
nelle sue sequenze e nei commenti musicali e verbali in maniera tale che la religione cattolica risulta
dileggiata e derisa nei suoi simboli e nelle sue manifestazioni pil toccanti ed essenziali’. Cit. in: A. Marchesini,
Citazioni pittoriche nel cinema di Pasolini: da Accattone al Decameron, Firenze, La Nuova Italia, 1994, p. xcii.
'8 |vi, p. xci.

19°S, Bassi, ‘The Tragedy in Italy’, in: The Oxford Handbook of Shakespearean Tragedy, a cura di M. Neill & D.
Schalkwyk, Oxford, Oxford UP, 2016, p. 704.

20 | a compagnia e stata fondata a Cesena nel 1981 dai fratelli Claudia e Romeo Castellucci insieme a Chiara
Guidi e un numero di altri artisti. Nel 1990 il termine latino ‘Societas’ ha sostituito quello di ‘Societa’ per
denotare ’affinita e l’'unione di singoli individui verso uno scopo comune. Nel 2006 Claudia Castellucci, Romeo
Castellucci e Chiara Guidi hanno scelto di perseguire ognuno la propria strada artistica (E. Papalexiou & A.
Xepapadakou, ‘About SRS’, 2017, https://www.arch-srs.com/srs.

21 A, Mango & T. Colusso, Il teatro iconoclasta, Ravenna, Essegi, 1989; C. Castellucci, R. Castellucci & Societas
Raffaello Sanzio, Il teatro della Societas Raffaello Sanzio. Dal teatro iconoclasta alla super-icona, Milano,
Ubulibri, 1992.

22 Semenowicz, The theatre of Romeo Castellucci, cit., p. 2.

2 |bidem.

42



priva di un’idea, si riduce a mero idolo.? Si tratta di un progetto etico-estetico, in cui
l’iconoclasmo non contraddice l’immagine, ma ne decostruisce una visibilita per liberarne
un’altra. In altre parole, in questa visione - che si presenta in bilico tra gli storici
iconoclasti e gli iconofili, un’altra similitudine con ’iconoclash nell’interpretazione di
Latour - ’iconoclasmo ambisce rompere ’icona per rendere il pubblico soggetto al suo
carattere oggettivo e astorico. Non si tratta pero per Castellucci di raggiungere |’essenza
nel senso di divina trascendenza, ma l’operazione di montaggio introduce ’elemento della
contraddizione, che crea spazio per ’esperienza emotiva dello spettatore.?

La ‘terza immagine’ creata dal montaggio nell’interpretazione del cineasta Sergej
Eisenstein & fondamentale per Castellucci per comprendere ’esperienza emotiva, che il
pubblico fa delle contraddizoni generate dal teatro iconoclasta, in termini di ‘tensioni’ e
non tanto di ‘opposizioni’ tra icona e iconoclasmo.? L’atto di rottura, fondato nel
cambiamento di prospettiva, deve essere spietato per liberare le emozioni nello
spettatore, e percio il pubblico lo sperimenta come un atto di violenza.” Dato |’aspetto
dualistico dell’iconoclasmo di Castellucci, a meta strada tra destruzione e ricostruzione
dell’immagine, il suo progetto artistico, da lui stesso caratterizzato come ‘lotta
iconoclasta’,?® & anche stato analizzato nei termini di una ‘metafisica rovinosa’, in
alternativa a una metafisica ‘trascendentale’ o invece ‘critica’.”” Ne testimonia la sua
pratica ostensiva di rovinamento del corpo, linguaggio, suono, immagine, che non mira a
decretare ’obsolescenza del teatro come medium, ma invece a ricreare una tradizione
teatrale non mimetica, rifondata nella sua materialita corporea.® Dirigendo il suo
iconoclasmo verso il dramma classico, Castellucci crea costellazioni teatrali che
confrontano gli spettatori con una poetica frammentata e spesso scioccante senza offrire
interpretazioni unificanti.®' Cosi facendo il rovinamento viene elevato ad attivita centrale
per la sua pratica performativa e non é riducibile unicamente a un processo inevitabile di
decadenza degenerativa. E quindi lecito concludere che il rovinamento iconoclasta
adoperato da Castellucci diventi un atto di ‘decostruzione costruttiva’ che demolisce la
tradizione del teatro come mezzo per re-inventarlo diversamente.*

In questa luce acquista particolare rilievo per il regista teatrale la nozione biblica di
‘rivelazione’ che, riletta attraverso Nietzsche secondo il quale l’arte € uno strumento che
rende possibile di liberarsi dalla verita, combina il dubbio inerente alla verita cristiana
con il ruolo del teatro che & quello di disturbare la comunicazione.*® L’opportunita di
scoperta o di rivelazione cosi creata non equivale secondo Castellucci a misticismo, a una
conoscenza che viene dall’alto, ma invece appartiene alla dimensione esistenziale del
tragico, in cui ’'uomo si trova da solo dopo la morte degli dei. L’orizzonte della liberazione
non & quello della salvazione che si trova fuori dalla vita quotidiana, ma invece la
trasgressione che viene dall’interno del teatro e che nella tragedia greca fa parte del
sistema. Posto in questi termini, la finzione contraffatta del teatro non offre ’esperienza

2 \vi, p. 34.

3 |vi, p. 35.

26 |vi, p. 36.

27 |bidem.

28 Cit. in T. De Laet & E. Cassiers, ‘The Regenerative Ruination of Romeo Castellucci’, in: Performance
Research, 20, 3 (2015), p. 19.

2 vi, p. 21.

30 |bidem.

3 vi, p. 27.

32 |bidem.

33 Semenowicz, The theatre of Romeo Castellucci, cit., pp. 161-162.

43



luminosa della salvezza ma il buio in cui lo spettatore deve trovare la propria luce o
‘epifania’.**

Proprio questa convinzione del tragico che trasgredisce la legge dall’interno come
un ‘veleno’,* ha spinto Uartista di Cesena alla definizione di un teatro dello ‘scandalo’,
nel senso etimologico di sasso sulla strada in cui si inciampa, come egli non smette di
sottolineare nelle interviste, distinguendo cosi il suo atto creativo di urto e riflessione da
quello calcolato della provocazione.? Si tratta in altre parole di un teatro dell’ ‘appello’,
volto a sensibilizzare lo spettatore, piu che un mezzo per produrre agitazioni e
indignazioni sterili.*’

Il volto di Cristo tra “rifiuto” e “specchio”

Lo spettacolo Sul concetto viene collocato dalla critica nel terzo periodo dell’opera
artistica di Castellucci, insieme alla produzione Purgatorio (2008) - che fa parte del
trittico dantesco Divina Commedia - e viene messo in relazione allo spettacolo Genesi:
From the Museum of Sleep del 1999. Le tre performance avrebbero in comune il fatto di
riflettere sulla relazione tra creatore e creazione, tra Dio e la sua opera, padre e figlio.>®
Sul concetto potrebbe invece anche formare un trittico teatrale sul tema del viso e del
rifiuto, come suggerisce lo stesso Castellucci, insieme al precedente Il velo nero del
pastore (2010) ispirato alla novella omonima di Nathaniel Hawthorne, e al successivo The
Four Seasons Restaurant (2012).%

Oltre al tema della sottrazione dell’immagine a una fruizione passiva, i tre spettacoli
si uniscono anche per via del comune ricorso a una scenografia che si divide da una parte
nel dramma con attori, che mettono in scena un ‘teatro codificato dalle arti visive’ in cui
‘I’iconografia pittorica trionfa’, e dall’altra nel trasformarsi dello spazio scenico in uno
acustico senza piu ‘la presenza viva degli attori’, in cui si introduce un ‘effetto speciale’
con la “funzione di concludere lo spettacolo con un colpo’.*® Come recita la sinossi di Sul
concetto offerta nel programma dello spettacolo a Besancon nel 2015: ‘Les spectacles de
la Societas Raffaello Sanzio sont des formes théatrales ou l’image prend le pas sur le texte,

générant des tableaux vivants, abstraits et symboliques’.*

3 Pp. 161-162, p. 157.

3 Ivi, p. 161.
36 F, Pascaud, ‘Romeo Castellucci: “Au théatre, Uinterdit, c’est la réalité”’, Télérama, 6 luglio 2012,
https://www.telerama.fr/scenes/romeo-castellucci-au-theatre-l-interdit-c-est-la-realite,83898.php (14
maggio 2020).

37 Di Mercurio, ‘Le scandale des violences esthétiques de Romeo Castellucci’, cit.

38 Semenowicz, The theatre of Romeo Castellucci, cit., p. 8. Sul sito ‘The archive of Societas Raffaello Sanzio’
si legge che ‘Introducing Genesis on the theatrical stage, the Societas Raffaello Sanzio bring the sacred words
to a profane, transcendental space, out of the world, forgotten by God, away from the sacredness of the
divine speech and the images it conveys. In this performance the fundamental contradiction of the human
condition is stressed: on the one hand generation and creation, and on the other genocide and destruction’.
Lo spettacolo combina riferimenti alla storia del fraticidio di Caino e Abele con eventi storici contemporanei
quali la scoperta della radioattivita e il genocidio nazista dell’Olocausto. E. Papalexiou & A. Xepapadakou,
‘About SRS’, 2017, https://www.arch-srs.com/srs (14 maggio 2020).

39 Intervistato in occasione dell’esordio di The Four Seasons Restaurant al Festival di Avignone, il regista spiega
a Jean-Francois Perrier che i tre spettacoli sono uniti da ‘une histoire de rejet’. ‘Entretien avec Romeo
Castellucci’, 2012, PDF sul sito https://www.festival-avignon.com/en/shows/2012/the-four-seasons-
restaurant (14 maggio 2020).

40 N. Martino, ‘Carteggio Valentini/Castellucci’, in: Alfabeta2, 30 novembre 2013, https://www.alfabeta2.it/
2013/11/30/carteggio-valentinicastellucci/ (14 maggio 2020).

4“1 Il PDF del programma si trova su https://www.theatre-contemporain.net/images/upload/pdf/f-9b4-
56aca2d7eca77.pdf (14 maggio 2020).

44



Come si e detto, ’iconografia di Castellucci € in debito con U'eredita europea del
cattolicesimo, che il regista dice di recepire come un flusso continuo di forme da leggere
e decostruire in quanto espressione del pensiero dell’uomo.” Non sembra quindi esserci
un conflitto tra le immagini cristiane messe in scena dall’artista e le questioni esistenziali
e morali che esse sollevano, come mettono in rilievo diverse interpretazioni dettagliate
della piece che si trovano per lo piu in sintonia con le dichiarazioni di Castellucci stesso
sul suo spettacolo. La scena di Sul concetto € occupata da una riproduzione ingrandita del
volto di Cristo ritagliato dal Salvator Mundi di Antonello da Messina, che ne lascia fuori la
mano benedicente. La scelta dell’immagine € il risultato dell’‘appello’ dello sguardo
divino; il regista afferma di esserci ‘caduto’ sopra e che il quadro, da lui studiato anni
prima all’Accademia di belle arti a Bologna, richiama in lui ’‘ecce homo’ che attraverso
la sua fragilita genera nell’uomo la passione.® Inoltre, nella lettera ai giornali del 17
gennaio 2012 in replica ai cattolici integralisti intenti a impedire lo svolgimento dello
spettacolo al Teatro Parenti di Milano, Castellucci sottolinea la funzione di ‘specchio’ del
volto di Gesu, testimone del dramma umano che avviene sulla scena:

Per questo ho scelto il dipinto di Antonello: a causa dello sguardo di Gesu che € in grado di fissare
direttamente negli occhi ciascuno spettatore con una dolcezza indicibile. Lo spettatore guarda lo
svolgersi della scena ma € a sua volta continuamente guardato dal volto. Il Figlio dell’uomo, messo
a nudo dagli uomini, mette a nudo noi, ora.*

Lo spettacolo € diviso in tre parti. Al centro della prima, che rispetta una drammaturgia
realistica, si trovano un padre anziano e incontinente in mutande e il figlio, vestito per
andare in ufficio. La scena si svolge dentro un appartamento borghese bianco,
‘immacolato’® e moderno. Il dialogo consiste di poche parole, distribuite su un foglio al
pubblico che segue lo spettacolo, in cui il padre chiede scusa a ripetizione al figlio di non
poter trattenere le sue feci, mentre quest’ultimo, premuroso, si innervosisce.* Attraverso
lo svuotamento inarrestabile del corpo del padre Castellucci suggerisce allo spettatore
una similitudine con la Kenosis, il processo di ‘svuotamento’ di Cristo tornato sulla terra
che si destituisce dalla sua divinita per integrarsi letteralmente con la sua dimensione
umana.¥

Dal momento in cui il figlio imprime un bacio sulle labbra del Cristo, i due personaggi
lasciano il palcoscenico che si trasforma in uno spazio aperto. Nella seconda parte si
vedono dei bambini che dalle loro cartelle traggono granate giocattolo per lanciarle contro
’immagine di Cristo. Per questa scena ’artista dice di essersi ispirato a una fotografia di

42 Semenowicz, The theatre of Romeo Castellucci, cit., pp. 162, 190.

4 J.-L. Perrier, ‘Entretien avec Romeo Castellucci (I/I)’, Rennes 2011, riprodotto nel programma dello
spettacolo a Becanson 2015, cit.

44 R. Castellucci, ‘Ecco perché il mio spettacolo non ha proprio nulla di osceno’, La Repubblica, 17 gennaio
2012, https://milano.repubblica.it/cronaca/2012/01/17/news/ecco_perch_il_mio_spettacolo_non_ha_pro
prio_nulla_di_osceno-28258142/ (14 maggio 2020). Una versione leggermente diversa, presentata come quella
‘integrale’, & quella di M. Marino, ‘Romeo Castellucci interviene sullo spettacolo contestato a Milano’,
Corriere della Sera, 17 gennaio 2012, http://boblog.corrieredibologna.corriere.it/
2012/01/17/romeo_castellucci_interviene_s/ (14 maggio 2020).

> Programma dello spettacolo a Beganson 2015, cit.

46 ‘LE PERE - Pardon... Je suis désolé... Je suis désolé... /LE FILS - Arréte de t’excuser. Ca m’énerve... Allez
Papa. /LE FILS - C’est bon. Ca va... [...]/ LE FILS - Mais qu’est-ce qui t’est arrive, Papa... Qu’est-ce qui va
pas... Papa...Papa... Papa... Papa.../ LE PERE - Pardon, je suis désolé, je suis désolé. Pardonne-moi...
Pardonne-moi... Pardonne-moi...” Programma dello spettacolo a Becanson 2015, cit.

47 Perrier, cit. nel programma dello spettacolo a Becanson 2015, cit.

45



Diane Arbus intitolata Child with Toy Hand Grenade in Central Park, N.Y.C. 1962, esposta
nel 2011 al Jeu de Paume, casualmente in coincidenza con la messa in scena dello
spettacolo al Théatre de la Ville a Parigi.”® Nella terza e ultima parte il pubblico,
confrontato unicamente con il Volto, assiste a un movimento che viene da dietro
’immagine che lo imbratta di nero - ‘achiropita, non per mano d’'uomo’ - e che lacera il
dipinto, ‘come una membrana’, finché non appaiano le lettere illuminate ‘You are my
shepherd’/ ‘Tu sei il mio pastore’ (Salmo 23 di Davide) in cui si insinua un piccolo, grigio,
‘not’/ ‘non’.* Nella stessa lettera in risposta ai cattolici integralisti di Milano il regista
suggerisce di interpretare il dubbio insito nel ‘non’ alla luce del Salmo 22 del Re Davide:

Tu non sei il mio pastore. La frase di Davide si trasforma cosi per un attimo nel dubbio. Tu sei o
non sei il mio Pastore? Il dubbio di Gesu sulla croce - “Dio perché mi hai abbandonato?” - espresso
dalle parole stesse del salmo 22 del Re Davide. Questa sospensione, questa intermittenza della
frase, racchiude il nucleo della fede come dubbio, come luce, come ’incerta condizione umana.*

Il tutto si svolge con la durata di una cinquantina di minuti, in tempi volutamente
estremamente dilatati. In questo modo viene stimolata la creativita dello spettatore e
quindi anche la sua memoria dell’esperienza della performance. Dice Castellucci a
Semenowicz che tutto in Sul concetto era artificiale, ma che le emozioni rimangono vere.>

La messa in opera dell’‘iconoclash’ si sposta dunque dal piano dell’estetica
concettuale della piece alla ricezione emotiva da parte del pubblico, concepito da
Castellucci come creatore alla pari di Dio.>® E in questa dimensione della fruizione - anche
se in molti dei casi si e trattato di un esplicito rifiuto a priori - che si genera il conflitto
tra 'opera e i credenti. Questi ultimi, prendendo “alla lettera” [’attacco distruttivo
all’immagine di Cristo, non sembrano coglierne [’aspetto “ricostruttivo”. Ancora una
volta, si potrebbero giustapporre le posizioni di Castellucci a quelle di Pasolini, e in
particolare la difesa dall’accusa di irriverenza del primo con [’argomentazione del
secondo, contro l’accusa di vilipendio all’immagine di Gesu ne La ricotta:

Non é Cristo che sbotta a ridere - & l’'umile attore che interpreta il Cristo, che non & poi neanche
Cristo, ma é il Cristo profanamente raffigurato dal Pontormo.>*

4 A. Héliot, ‘Romeo Castellucci: la piéce qui fait scandale’, Le Figaro, 31 ottobre 2011,
https://www.lefigaro.fr/theatre/2011/10/30/03003-20111030ARTFIG00226-romeo-castellucci-la-piece-qui-
fait-scandale.php (14 maggio 2020). Castellucci vede nella posa innaturale del ragazzino magro un’immagine
di vulnerabilita, un’icona della fame spirituale della nostra epoca (Semenowicz, The theatre of Romeo
Castellucci, cit., p. 95).

4 Suggestiva l’interpretazione del vescovo di Anversa: ‘Per me, come cristiano, il nodo della questione &
questo. Il dubbio di padre e figlio non puo riconoscersi nel volto sereno del Salvator Mundi. Per tale
riconoscimento hanno bisogno di ritrovare il volto sofferente del Cristo crocifisso. Volto che verra anche
mostrato loro durante lo spettacolo. Le granate lanciate dai bambini contro l’immagine del Salvator Mundi
sono la versione attuale del grido della folla del Venerdi Santo: “Crocifiggilo!” (Mar. 15,13). Per alcuni
tempestosi minuti bombardati da rumori violenti, la sala scompare nel buio. L’immagine del Salvator Mundi
e scomparsa’ (Bonny, ‘In quel volto la forza del dubbio’, cit.).

%0 Castellucci, ‘Ecco perché il mio spettacolo non ha proprio nulla di osceno’, cit.

51 Di Mercurio, ‘Le scandale des violences esthétiques de Romeo Castellucci’, cit.: ‘Pour artiste cette lenteur
jusqu’a l’arrét de ’image est en opposition radicale avec le flux ininterrompu des images proposées par les
industries médiatiques qui disqualifient toute interruption, suspens et temps d’invisibilités’.

52 Semenowicz, The theatre of Romeo Castellucci, cit., p. 159.

53 |vi, p. 157.

54 Marchesini, Citazioni pittoriche nel cinema di Pasolini, cit., p. xclil.

46



Castellucci si difende dall’accusa di irriverenza in modo analogo, richiamandosi
all’artificio artistico che segue un proprio linguaggio semiotico, non direttamente
riportabile al realismo del soggetto rappresentato, definendo il lancio delle granate
giocattolo sul ritratto di Cristo “un gesto innocente portato da innocenti” motivato dal
salmo 88, “Dio non nascondermi il tuo Volto”:

Le immagini dure e spiacevoli del lavoro appartengono alla vita, non sono una mia invenzione
sadica. Certe volte il teatro utilizza, come nella tragedia greca, una tecnica antifrastica,
omeopatica; una tecnica cioe che utilizza gli elementi estranei per significare ’opposto. E cosi,
per esempio, un gesto violento vuole significare la fragilita umana e il bisogno di amore.*

La blasfemia di Sul concetto
Che lo spettacolo, dopo ’esordio a Essen nel 2010, fin dall’inizio abbia suscitato reazioni
violente in Francia, potrebbe essere dovuto al fatto che il paese adotta un secolarismo di
tipo radicale.*® Dopo |’occupazione del podio del Théatre de la Ville a Parigi da parte di
giovani ultracattolici appartenenti a organizzazioni religiose vicine ai lefebrvristi,” le
rappresentazioni delle due settimane seguenti si sono dovute svolgere sotto stretta
sorveglianza delle forze dell’ordine. Castellucci, intervistato nel 2012 da Semenowicz
sulle manifestazioni in Francia contro la sua opera, ha detto di non curarsi delle reazioni
di persone che non avevano neanche visto lo spettacolo, ma di interessarsi solamente alle
reazioni del pubblico in sala, consistente sia di credenti che di non credenti.*®

Gli esempi offerti dalla protesta in Francia e poi in Italia fanno vedere molto bene
la contesa che anima la sfera pubblica, e a cui partecipano diversi gruppi di credenti,
divisi tra di loro. Il Cardinale André Vingt-Trois, arcivescovo di Parigi e Presidente della
Conferenza Episcopale Francese, ha condannato la violenza adoperata dai manifestanti
non essendo loro intitolati ad agire in difesa della Chiesa,>® mentre in Italia il Vaticano ha
reagito con una dichiarazione in appoggio ai manifestanti determinando la produzione
‘offensiva per cristiani’.®® La tipologia delle proteste rende anche possibile studiare le
motivazioni di un gruppo di credenti colpiti a tal punto nella loro integrita da aver deciso
di portare avanti azioni illegali contro la blasfemia, che li hanno anche esposti al rischio

%5 Castellucci, ‘Ecco perché il mio spettacolo non ha proprio nulla di osceno’, cit.

% T. Modood, ‘Is There a Crisis of “Postsecularism” in Western Europe?’, in: Transformations of Religion and
the Public Sphere. Postsecular Publics, a cura di R. Braidotti, B. Blaagaard, T. de Graauw & E. Midden,
Houndmills, Basingstoke, Hampshire, Palgrave Macmillan, 2014, p. 16: ‘The majority are reacting to the
minority, not to the felt constraints of “secularism” and so the form of the challenge is not a religious
resurgence but an ethno-religious multiculturalism — indeed, not postsecularism but secularism, or neo-
secularism, is one of the leading majoritarian responses, especially in France’.

57 La perturbazione della prima del 20 ottobre 2011 é stata rivendicata ufficialmente dal movimento
Renouveau Francais, costituito da giovani militanti che si considerano il ‘groupe choc’ per Ulstituto Civitas
che raccoglie cattolici tradizionalisti e integralisti vicini all’estrema destra. O. Faye, A. Mestre & C. Monnot,
‘Le Renouveau francais revendique la perturbation du spectacle de Romeo Castellucci’, Le Monde, 24 ottobre
2011, https://www.lemonde.fr/politique/article/2011/10/24/le-renouveau-francais-revendique-la-perturba
tion-du-spectacle-de-romeo-castellucci_5981805_823448.html (14 maggio 2020).

58 Semenowicz, The theatre of Romeo Castellucci, cit., p. 163.

5 Ivi, p. 85.

60 |n verita la dichiarazione firmata da Monsignor Peter Brian Wells, assessore per gli Affari Generali della
Segreteria di Stato, faceva riferimento alle parole di papa Benedetto XVI, che non erano pero intese come un
intervento diretto della Santa Sede, ma erano piuttosto state formulate in risposta alla lettera di un prete
cattolico diretta al Pontefice. Il prete, padre Giovanni Cavalcoli, posto la risposta papale subito sul sito di
Riscossa Cristiana, che in quel momento guido le proteste a Milano, da dove € stata poi diffusa ai giornalisti.
C. Balme, ‘The Affective Public Sphere: Romeo Castellucci’s On the Concept of the Face Regarding the Son of
God’, in: Tiyatro Elestirmenligi ve Dramaturji Bolimii Dergisi / Sayi, 22, 1 (2013), pp. 108-109.

47



dell’arresto, di multe e condanne alla prigione.®' La manifestazione € a sua volta diventata
un medium promozionale contro la ‘cristianofobia’, con la diffusione di un video
attraverso il sito di Renouveau Francais,® trasformando cosi il palcoscenico in un vero e
proprio foro pubblico.®® La contesa promossa dai cattolici tradizionalisti e nazionalisti,
1'noltre6‘,1 ha trovato il supporto di gruppi nazionalisti e neofascisti sia in Francia che in
[talia.

L’azione contro Sul concetto ha fatto parte di un’ondata di proteste guidate
dall’istituto Civitas e dall’AGRIFF (I’Alleanza generale contro il razzismo e per il rispetto
dell’identita francese e cristiana) sotto lo slogan di ‘combattimento culturale’, campagna
iniziata con una petizione contro l'opera fotografica ‘Piss Christ’ di Andres Serrano,
esposta alla collezione Lambert a Avignone dal 12 dicembre 2010 all’8 maggio 2011, e
diventata piu intensa nell’autunno a Parigi contro la programmazione di due pezzi teatrali
ritenuti blasfemi dai cattolici oltranzisti, lo spettacolo di Castellucci a ottobre-novembre
e Golgotha picnic del regista argentino Rodrigo Garcia a dicembre.

Le proteste contro Garcia erano gia state preparate in anticipo, in seguito agli
attacchi alla piece degli ambienti dei cattolici tradizionalisti in Spagha. Le tre opere
contestate hanno in comune il fatto di essere immediatamente riconoscibili, sin dal titolo,
come opere che hanno qualcosa a che fare con il sacro, di essere poi firmate da autori
non francesi e di corrispondere alla tipologia d’arte contemporanea ripudiata da Civitas
in quanto non corrispondente alla verita.®® A luglio 2011, la rivista Civitas aveva pubblicato
un dossier speciale intitolato ‘Combat culturel’, in cui si offrivano al lettore cattolico gli
strumenti per poter distinguere la buona arte da quella moralmente sbagliata. In concreto,
’arte buona per Civitas, che prende in prestito i dettami di Pio XII,% & esemplare nel
senso che rappresenta comportamenti e sentimenti degni di essere imitati, istruttiva
perché fa conoscere gli elementi della storia evangelica, e trascendentale perché porta a
Dio. Al contrario, la pseudo-arte contemporanea e brutta, provocatoria, immorale, e a
volte perfino blasfema. E inutile quando prende se stessa per fine, e nociva quando ‘fait
profess1'6c7)n d’abaisser et asservir aux passions charnelles les puissances spirituelles de
’ame’.

Per di piu, per i cattolici integralisti di Civitas, il concetto di finzione equivale a
quello di eresia. La verita assoluta e l’unicita del sacro non possono essere presentate in
una finzione come una semplice possibilita, che apre cosi alla relativita e alla pluralita
dei significati. Seguendo questa logica, il fatto che una finzione artistica si appropri della
storia sacra e delle sue figure € condannabile per principio. Cido vuol dire che ogni
variazione a partire dalla storia sacra e considerata blasfema, ancor di piu quando |’opera
compie un ‘attentato’ all’immagine, come avviene letteralmente in Sul concetto quando
i bambini lanciano le loro bombe contro il volto di Cristo. La raffigurazione di Cristo,

61 Ivi, p. 111.

62 S, D’Urso, ‘On the Theology of Romeo Castellucci’s Theatre and the Politics of the Christian “Occupation”
of His Stage’, in: Theatre Research International, 38, 1 (2013), pp. 34-35.

63 Balme, ‘The Affective Public Sphere’, cit., p. 110.

64 |vi, pp. 108-109.

5 M. Barraband & J.-Y. Camus, ‘Le combat culturel des traditionalistes catholiques. L’affaire Golgotha picnic,
un coup de force?”, in: ConTextes. Revue de sociologie de la littérature, 26 (2020),
https://doi.org/10.4000/contextes.8733 (14 maggio 2020).

% || ricorso ai dettami di Pio Xl e XII stabilisce un ritorno anacronistico alle pratiche dell’Indice descritte in M.
Brera, Novecento all’Indice. Gabriele d’Annunzio, i libri proibiti e i rapporti Stato-Chiesa all’ombra del
Concordato, Roma, Edizioni di storia e letteratura, 2016.

67 Barraband & Camus, ‘Le combat culturel des traditionalistes catholiques’, cit.

48



inoltre, €& particolarmente problematica: essendo Cristo una persona divina vera e
simbolica allo stesso tempo, i credenti associati a Civitas e a AGRIFF non accettano che se
ne faccia un personaggio, perché ogni rappresentazione di Cristo € Cristo. In ultima analisi
il processo per blasfemia dimostra come i cattolici integralisti rifiutino la pluralita della
societa postreligiosa in generale, e non soltanto quella della finzione.*®

Il teatro tra spazio pubblico e privato

Vengono quindi a scontrarsi al Theatre de la Ville, sullo stesso palcoscenico, due
concezioni diametralmente opposte dell’iconoclasmo dell’arte a soggetto religioso: una
letterale e mimetica e una avanguardistica e antimimetica. Partendo dal presupposto che
il teatro sia una sfera pubblica che insiste su un incontro pienamente democratico e
apertamente partecipatorio, Sandra D’Urso nella sua analisi dell’occupazione del teatro a
Parigi considera ’operazione di Castellucci problematica sotto vari aspetti, visto che in
questo caso il teatro come agora del dissenso civile ha dato luogo all’intervento della
polizia.®’ Se l’avanguardia, con il suo ricorso a corpi e soggetti non conformi alle
aspettative borghesi, ha sempre preteso di costituire un ‘contropubblico’ in contrasto con
le configurazioni dominanti del ‘pubblico’ borghese,” in questo caso invece della sua
resistenza ha messo in atto politiche piuttosto regressive.

Cio porta la studiosa a domandarsi se |’avanguardismo non sia altrettanto costituito
nello spazio civile borghese, con tutte le sue presunzioni ed esclusivita, nello stesso modo
in cui lo sono i cristiani bianchi e conservatori che occupano il palcoscenico.”" Inoltre, la
semiotica intenzionalmente secolare dello sguardo di Cristo proposta dal regista e inserita
nel metodo illuminista di vedere e interpetare il mondo, non contempla la semiotica
letterale adottata invece dai cristiani ortodossi, per cui ogni violenza all’immagine di
Cristo sulla scena & percepita come un attacco alla persona del divino.”? D’Urso quindi si
chiede se l’appello che Castellucci rivolge al pubblico, a interagire con il simbolo cristiano
del volto, non si sia trasmutato in un evento politico che si & conformato, anziché
resistere, al potere dominante della governamentalita dei corpi nel senso di biopotere
datoci da Foucault.” C’é inoltre, come osserva Christopher Balme, una contraddizione
fondamentale nella definizione del teatro come spazio pubblico, inteso dai manifestanti
come soggetto alle leggi contro la blasfemia, e invece dagli spettatori del teatro e dalla
politica come affrancato dalla censura. Mentre i difensori della liberta artistica godono
della protezione dello stato e quindi sono in diritto di ‘privatizzare’ lo spazio teatrale, i
nuovi ‘indignati’ possono ricorrere solo a un’opposizione ‘affettiva’, sostenuta da un
considerevole impegno fisico e mediatico, spostando cosi il loro raggio d’azione
paradossalmente all’internet, altro foro pubblico libero dalla censura.’™

Come gia messo in evidenza, c’e da precisare che la reazione del mondo religioso
non € stata uniforme. Si potrebbe anzi dire che proprio le proteste ne abbiano mostrata
la pluralita interna. Jeanne Favret-Saada a tal proposito fa una distinzione tra ‘devoti’,
che non transigono sul loro concetto del sacro e ‘credenti’, che si rifanno a una pluralita

68 A. Arzoumanov, M. Barraband & M. Laforest, ‘“Mais c’est une fiction!” Mobilisation et démobilisation d’une
notion controversée dans ’affaire Golgotha picnic’, in: ConTextes. Revue de sociologie de la littérature, 26
(2020), https://doi.org/10.4000/contextes.8709 (14 maggio 2020).

% D’Urso, ‘On the Theology of Romeo Castellucci’s Theatre’, cit., pp. 35-36.

70 vi, p. 37.

7 Ivi, p. 38.

72 |vi, p. 42.

73 Ivi, p. 43.

74 Balme, ‘The Affective Public Sphere’, cit., p. 111.

49



di opinioni, anche all’interno dei loro organi di stampa.”® Dato che la blasfemia in epoca
moderna non viene piu perseguita dalla legge di Stato, gli integralisti cercano di
riformulare l’accusa facendo ricorso al termine di ‘cristianofobia’. L’intento e quello di
far rientrare il supposto reato all’interno delle aree legislative coperte dalle norme anti-
razziste e anti-discriminatorie.’”® Il punto del contendere &, dunque, quello della liberta
di espressione all’interno di una societa multiculturale, motivo per cui i rappresentanti
della Chiesa incitano invece i cattolici ad adeguarsi a quell’ ‘etica di cittadinanza’ richiesta
a tutti nella societa democratica e postsecolare di cui parla Habermas.

Nella citata lettera del Vaticano firmato da Monsignor Wells, non solo veniva
pronunciato un ‘no’ a quanto puo offendere la fede, ma anche un ‘no’ a ‘qualsiasi azione
di risposta che esca dai limiti della compostezza’. Invece, il Comitato S. Carlo Borromeo,
il piu agguerrito nelle proteste contro lo spettacolo di Castellucci a Milano, ha affermato
di essere sostenuto nella sua intransigenza dal clero - ‘Non solo abbiamo ’appoggio di Sua
Eminenza il Cardinale Scola, Arcivescovo di Milano, ma ora abbiamo anche quello della
Santa Sede’ - mentre i loro seguaci verrebbero ingiustamente tacciati di ‘antisemitismo’,
‘ignoranza’ e di ‘non essere cattolici maturi’. E quanto viene riportato per introdurre un
appello contro la richiesta dei manifestanti di cancellare lo spettacolo, il che equivarrebbe
per i promotori della petizione (Massimo Marino, Attilio Scarpellini, Oliviero Ponte di Pino)
a un atto di ‘censura preventiva’:

Non si tratta di scegliere tra chi dice di aver scritto il suo spettacolo come una preghiera e chi,
senza averlo visto, lo accusa di essere blasfemo [...]. Si tratta semplicemente di garantire a Romeo
Castellucci la prima ed essenziale liberta di ogni arte e di ogni artista: quella di essere compreso o
frainteso con cognizione di causa, di essere giudicato secondo la sua opera e non secondo il
pregiudizio di un manipolo di fondamentalisti che agita la fede in Cristo come una clava
identitaria.””

Nel 2018 lo spettacolo ha destato di nuovo scalpore al suo approdo a Le Mans, questa volta
risultando in cio che é stato percepito come un’effettiva “censura” preventiva, che ha
messo in rilievo altre dimensioni dell’opera: la sua dimensione etico-pedagogica e ’uso di
attori bambini nelle performance di Castellucci.”® Sandrine Blanchard su Le Monde
riassume le reazioni all’accaduto, quella della ministra della cultura Francoise Nyssen che,
interpellata, ha preso le distanze su Twitter - ‘Je rappelle mon attachment profond a la
liberté de création’ -, e la denuncia da parte della SACD, la ‘Société des auteurs et

75 ). Favret-Saada, ‘Les jugements de blasphéme et la politique des Etats démocratiques. Conférence au Salon
du Livre en sciences humaines’, novembre 2012, Paris, France, https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-
01188431 (14 maggio 2020). Si veda per esempio |’oggettivo riassunto delle opinioni contrastanti su La Croix,
‘Les piéces de théatre de Roméo Castellucci et de Rodrigo Garcia continuent de susciter des réactions’, 18
novembre 2011, https://www.la-croix.com/print/article/737463 (14 maggio 2020). Su Corrispondenza
Romana, ’organo dei cattolici tradizionalisti in Italia, si legge invece a proposito delle manifestazioni a Milano:
‘Lode dunque a tutti i buoni cattolici, a partire da mons. Negri e il cardinal Martino. Onta a quei “cattolici
senza Cristo”, che in un modo o nell’altro, hanno difeso la bestemmia in compagnia dell’armata laica:
“Repubblica” (sempre in prima linea), “Il Corriere” (con Battista), “La Stampa”, “L’Unita”, etc.’. F. Cannone,
‘Oltraggi  blasfemi: Romeo  Castellucci secondo il  Catechismo’, 24 gennaio 2012,
https://www.corrispondenzaromana.it/romeo-castellucci-secondo-il-catechismo/ (14 maggio 2020).

76 Favret-Saada, ‘Les jugements de blaspheme’, cit.

77 A. Bandettini, ‘Il Vaticano vs Castellucci: ma la verita dov’é finita?’, Post teatro - Blog - Repubblica.it, 19
gennaio 2012,  http://bandettini.blogautore.repubblica.it/2012/01/19/il-vaticano-vs-castellucci-ma-la-
verita-dove-finita/ (14 maggio 2020).

78 Si veda M.B. Lafrance, ‘Quand le réel entre en scéne: la figure de ’enfant chez Castellucci’, in: Jeu. Revue
de thédtre, 142, 1 (2012), pp. 90-97.

50



compositeurs dramatiques’, che considera la misura della prefettura della Sarthe come
‘un acte de censure au nom du prétexte fallacieux de la protection de mineurs et de la
jeunesse’. A queste si aggiunge la comunicazione di Emmanuel Macron, alla Conferenza
Episcopale Francese, in cui il Presidente della Repubblica osserva che ‘Le lien entre
I’Eglise et ’Etat s’est abimé, il nous incombe de le réparer’.” La prefettura, interrogata
da Le Monde, assicura che non si € trattato di voler censurare una parte dello spettacolo,
ma di voler salvaguardare i minori come previsto dalla normale procedura di consultazione
delle istanze che tutelano il lavoro infantile. Viene negato inoltre un possibile legame con
le proteste dei manifestanti, tra i quali un prete, che hanno esposto davanti al teatro degli
striscioni nel tentativo di opporsi allo spettacolo.®® Castellucci nella lettera messa in rete
sul sito del teatro les Quinconces-L’Espal dice di essere costernato dalla decisione
prefettorale:

La moralité évoquée ici est ce qu’on appelle le sens commun: une caricature de la véritable
éthique, une offense a l’intelligence critique des adultes et des enfants. L’art est une éthique
contenue dans une esthétique et cela n’a rien a voir avec le moralisme. La Préfecture a certes le
devoir d’ceuvrer pour le bien de la société et de la préserver des dangers mais, dans le cas présent,
ce type de réponse me semble mieux convenir a un régime théocratique qu’a une République
fondée sur la liberté d’expression.?’

Questa volta 'artista legittima il suo operato contrapponendo il suo impegno attivo a
coinvolgere i bambini nella genesi dell’opera e nel ruolo che essi stessi svolgono come
attori e interpreti nella seconda parte della performance, all’astratta morale a cui fanno
riferimento i rappresentanti della Repubblica:

Pour monter cette scéne, dans chaque ville nous organisons régulierement des rencontres
préparatoires avec les enfants, afin de leur faire comprendre “I’homéopathie” de ce geste violent
qui appelle des sentiments inverses.®

Il regista trova sostegno in Arnaud Rykner, professore alla Sorbonne Université, la cui
lettera del 12 aprile al prefetto della Sarthe € stata condivisa e sostenuta dalla rivista
delle arti della scena L’Insensé, in cui accusa lo stato democratico per essersi fatto
portavoce di un gruppo di integralisti cattolici che non rappresentano la maggioranza della
popolazione francese.® Tra le recensioni in rete anche quella di una spettatrice teologa
e cristiana che sottolinea la dimensione spirituale dello spettacolo: ‘J’en suis sortie
bouleversée devant une telle qualité d’approche, une telle profondeur spirituelle. C’est

d’une justesse et d’une finesse théologiques qui m’a sidérée’.3

79'S. Capron, ‘Romeo Castellucci censuré au Mans: le Préfet fait supprimer une scéne du Concept du visage du
fils de Dieu’, Sceneweb.fr, 13 aprile 2018, https://sceneweb.fr/romeo-castellucci-censure-au-mans-le-
prefet-fait-supprimer-une-scene-du-concept-du-visage-du-fils-de-dieu/ (14 maggio 2020).

85, Blanchard, ‘Retour sur une piéce censurée de Castellucci’, Le Monde, 19 aprile 2018.

81 | a lettera e riprodotta in S. Capron, ‘Romeo Castellucci censuré au Mans’, cit.

8 |bidem.

8 ‘Castellucci Censuré. Lettre D’Arnaud Rykner Au Préfet De La Sarthe’, L’Insensé, 13 aprile 2018,
http://www.insense-scenes.net/?p=1605 (14 maggio 2020).

84 M.-C. Bernard, ‘A propos du spectacle de R.Castellucci. Réaction d’une théologienne’, Le Maine Libre, 12
aprile 2018, riprodotto su http://www.mariechristinebernard.org/2018/04/12/concept-visage-fils-de-dieu-
de-r-castellucci/ (14 maggio 2020).

51



Conclusioni: verso un’arte dello scandalo postsecolare

In conclusione si potrebbe dire che la liberta artistica si esprima proprio attraverso le
controversie che l’opera riesce a suscitare. Queste riguardano il postsecolare nella sua
dimensione socioteologica e politica di una societa democratica e multiculturale
all’interno della quale il secolare e il religioso hanno perso la loro rispettiva normativita
‘naturale’, come ha dimostrato Parmaksiz, e in cui ‘religione’ e ‘spiritualita’ sono
diventati dei concetti non pill necessariamente coincidenti.® La critica postreligiosa del
postsecolare riguarda anche la dimensione filosofica-estetica di una tradizione
avanguardistica che si rifa alla distruzione antimimetica con fini etici e che viene
legittimata dalla liberta di espressione garantita dallo stato democratico. Tra le due parti
contendenti, Castellucci e gli intellettuali laici da una parte e i cattolici tradizionalisti
dall’altra, le opposizioni all’interno della dialettica tra ‘pubblico’ e ‘contropubblico’ nella
terminologia di D’Urso si riconfermano perché radicate in semiotiche antimimetiche e
mimetiche diametralmente opposte. Dall’altro lato invece, vista la non contraddizione
inerente all’opera di Castellucci tra decostruzione e ricostruzione di significato, l’opera
puo parlare anche a un pubblico postsecolare, non piu classificabile in una delle due
categorie del secolare o del religioso, che potrebbe essere il destinatario ideale di un
teatro dello ‘scandalo’ all’insegna dell’ ‘iconoclash’.

Parole chiave
Postsecolare, iconoclasmo, blasfemia, liberta di espressione, Castellucci

Monica Jansen insegna Letteratura e Cultura Italiana presso |’Universita di Utrecht. | suoi
interessi di ricerca vertono sulla letteratura e cultura italiana contemporanea, sul
modernismo, postmodernismo e la memoria culturale della precarieta e della religione.
Le sue pubblicazioni includono: Il dibattito sul postmoderno in Italia: In bilico tra
dialettica e ambiguita (2002); diverse curatele tra cui le piu recenti The History of
Futurism: The Precursors, Protagonists, and Legacies (con Geert Buelens e Harald
Hendrix, 2012), Le culture del precariato: Pensiero, azione, narrazione (con Silvia
Contarini e Stefania Ricciardi, 2015), Televisionismo: narrazioni televisive della storia
italiana negli anni della seconda Repubblica (con Maria Bonaria Urban, 2015), e Viaggi
minimi e luoghi qualsiasi. In cammino tra cinema, letteratura e arti visive nell’ltalia
contemporanea (con Inge Lanslots e Marina Spunta, 2020). Codirige la collana Moving
Texts/Testi Mobili (PIE Peter Lang), fa parte della redazione di Journal of Italian Cinema
and Media Studies (JICMS), ed e caporedattore di Annali d’Italianistica.

Utrecht University

Dept of Languages, Literature and Communication - Italian Language and Culture
Trans 10

3512 JK Utrecht (Paesi Bassi)

m.m.jansen®@uu.nl

8 G. Giordan, ‘Dalla religione alla spiritualita: una nuova legittimazione del sacro?’, in: Quaderni di Sociologia,
35 (2004), pp. 105-117: ‘La polarita tra “religione” e “spiritualita” si puo collocare proprio in questa
particolare situazione di progressivo sfaldamento della legittimita tradizionale riconosciuta all’istituzione e
dell’affermarsi del dispositivo democratico che tutela la liberta dell’individuo. [...] Religione e spiritualita,
quindi, non si elidono a vicenda, ma sarebbero due approcci diversi che possono convivere nella ricerca di
senso dell’uomo contemporaneo’.

52



SUMMARY
When ‘scandal’ becomes provocation

The postsecular and Romeo Castellucci’s theatre of iconoclasm

Romeo Castellucci’s performance On the Concept of the Face Regarding the Son of God
has led to a series of violent protests coordinated by Catholic groups in France (Paris 2011,
Le Mans 2018) and Italy (Milan 2012) and has been judged as being blasphemous and
‘Christianophobic’. Castellucci in the media has defended his piece using biblical terms
and advocating his artistic right to create °‘scandal’. This contribution intends to
investigate the limits between provocation and ‘scandal’ with the help of a work of art
that adoperates consciously an ‘iconoclash’ (Latour 2002) montage between avant-garde
transgression and the symbolic code of Catholicism. While the freedom of artistic
expression enjoys the protection of the state, this ‘natural’ right is put into question by
the postsecular ‘return of religion’ in the public sphere (Habermas 2006). The analysis of
the Catholic protests against Castellucci’s piece and the director’s aesthetic and ethical
goals, both show how the configuration of postsecular art becomes part of the
‘denaturalization’ of secular and religious normativity in postsecular society (Parmaksiz
2018).

53



Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 54-68 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10352
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep Italié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

Scritture postsecolari
Ipotesi su verita e spiritualita nella narrativa italiana
contemporanea

Marco Zonch

Partire dalla questione seguente:
il governo per mezzo della
verita.’

Introduzione

Spiritualita € uno degli elementi in cui piu spesso ci si imbatte sfogliando le pagine di
opere pubblicate negli ultimi venti o venticinque anni. Appare in molti modi: nella
caratterizzazione dei personaggi, in concezioni del mondo non-materialistiche, fonda
le pretese di verita della voce narrante e altro ancora. In alcuni casi, inoltre, a venir
pensato nei termini della spiritualita non e soltanto questo o quell’elemento della
narrazione, ma la letteratura stessa. Essa viene di volta in volta caricata di compiti di
mediazione verso il non-materiale, di conversione del lettore, oppure concepita come
una sorta di ‘preghiera[;] atea’? nel caso, per esempio, di Emanuele Trevi. Che si tratti
di un romanzo, di una non-fiction novel o di una qualche forma di scrittura ibrida poco
importa, e benché molte di queste “scritture spirituali” occupino posizioni elevate
nelle gerarchie letterarie contemporanee - si pensi, per esempio, ai Giochi
dell’eternita di Antonio Moresco o alla Vita oscena di Aldo Nove -, non ne mancano
neppure tra quelle di genere. Nei romanzi di Valerio Evangelisti, per esempio,
riecheggiano motivi neoplatonici ed ermetici, impossibili da ridurre alla sola
collocazione letteraria dei testi.

Si potrebbe insomma dire che quello posto dalla spiritualita sia, forse, uno dei
problemi che piu contribuiscono a definire l’aspetto del panorama letterario
contemporaneo. L’elenco abbozzato nelle righe precedenti potrebbe infatti
facilmente venir esteso facendo i nomi di Erri De Luca, Vanni Santoni e, ritengo,
perfino quello di Roberto Saviano.® Tuttavia bisogna anche dire che, se davvero di
spiritualita si puo parlare, lo si puo fare soltanto al plurale. Detto altrimenti, se € vero
che le opere di Trevi, Moresco e Nove hanno tutte qualcosa a che fare con il non
semplicemente materialistico, cio non significa che i tre aderiscano alla stessa Chiesa
né, piu esattamente ancora, che le rispettive “fedi” possano venir incluse in una
tradizione religiosa ben definita. Seguendo questa pista, infatti, ci si imbatte in

' M. Foucault, Mal fare, dir vero. Funzione della confessione nella giustizia. Corso di Lovanio (1981),
Torino, Einaudi, 2013.

2 E. Trevi, Istruzioni per ['uso del lupo. Lettera sulla critica, Roma, Lit Edizioni, 2012, p. 12.

3 A tal proposito mi permetto di rimandare a un mio articolo, precedentemente comparso su questa stessa
rivista: M. Zonch, Il testimone di fede. Verita e spiritualita nella narrativa di Saviano, in: Incontri, 32, 1
(2017), pp. 50-64.

54



un’estrema varieta di modi del credere, la cui vicinanza non dipende dalla condivisione
di dogmi o precetti, ma dalle comuni modalita compositive che caratterizzano il
credere contemporaneo tout court.

Le spiritualita di cui parleremo, infatti, andranno collocate nel contesto della
contemporanea eta postsecolare, e cioé all’interno di quello che la sociologia ha
definito come un ‘passaggio dalla religione alla spiritualitd’.* Potremmo descriverlo,
in via preliminare, come il distaccarsi della dimensione personale, psicologico-emotiva
del credere dal controllo delle istituzioni religiose; oppure come il diffondersi in
Occidente di una nuova cultura, spirituale e individualizzata.® Questa
contestualizzazione, benché indispensabile, non basta pero da sola a rispondere agli
interrogativi sollevati dalle opere di cui parleremo. In esse, infatti, troveremo legati
insieme letteratura, sapere e spiritualita, e per affrontare tale connubio sara
necessario ricorrere ad alcuni degli strumenti messi a disposizione da Michel Foucault.
Se da un lato, dunque, ci rifaremo alla sociologia,® dall’altro ricorreremo invece alla
storia dei rapporti tra soggetto e verita di cui Foucault parla nell’Ermeneutica del
soggetto. Il punto di contatto tra il pensiero del filosofo e quello sociologico, come si
potra forse intuire, € la spiritualita, o piu esattamente quella che sulla scorta di Pierre
Hadot’ Foucault chiama ‘la condizione di spiritualita per avere accesso alla verita’.?

Entreremo nel merito della questione ricorrendo ad alcuni esempi, tratti dalla
produzione di Aldo Nove, Antonio Moresco ed Emanuele Trevi, scelti per rispondere a
esigenze di chiarezza e di rappresentativita: tutti e tre questi autori, infatti, hanno in
un modo o nell’altro contribuito alla definizione del panorama letterario
contemporaneo, e ’hanno fatto assegnando alla spiritualita ruoli di primo piano. Si
tratta pero, come appena detto, soltanto di esempi. Il che significa che non ci porremo
qui ’obbiettivo di esaurire il “problema spiritualita”, evidentemente troppo vasto per
venir ospitato in un singolo articolo, e per la cui soluzione sembrano necessari studi di
pil ampio respiro. Proveremo dunque soltanto a definire alcune delle caratteristiche
di quelle che qui chiameremo “scritture postsecolari”, una sorta di gruppo ristretto, o
di massimo grado della spiritualita in letteratura, di cui proporremo una definizione
nell’ultima parte di questo articolo.

Resta a questo punto da dire, precisando una questione importante prima di
affrontare i testi, che il piano di lavoro teorico che si propone qui di utilizzare - i cui
assi sono due, l’uno sociologico e ’altro foucaultiano - ci consentira di affrontare il
nostro problema da una prospettiva ontologica. In altre parole, cio che abbiamo
provato a fare e capire non tanto come sia possibile, dopo il postmoderno, dire la

4 E. Pace & G. Giordan, La religione come comunicazione nell’era digitale, in: Humanitas, 65 (2010),
p. 777; cit. da E. Pace, Una religiosita senza religioni, Napoli, Guida, 2015, p. 146. Si veda anche
L. Berzano, Spiritualita senza Dio?, Milano-Udine, Mimesis, 2014.

5 Secondo Ulrich Beck, ‘@ ormai diventato quasi una banalita sostenere che [...] si sia in presenza di una
nuova cultura spirituale’ (U. Beck, Il dio personale, Bari, Laterza, 2008, p. 33).

Rimandiamo inoltre, per piu approfondite trattazioni sull’argomento, a Enzo Pace, Deus ex machina:
forme contemporanee del credere nel relativo, contenuto in questo stesso volume. Si vedano anche L.
Berzano, Spiritualita. Moltiplicazione delle forme nella societa secolare, Milano, Editrice Bibliografica,
2017; L. Berzano, Spiritualita senza Dio?, Milano-Udine, Mimesis, 2014. Altrettanto importanti sono, con
tutta probabilita, alcuni testi firmati da Gianni Vattimo: G. Vattimo, Credere di credere, Milano, Garzanti,
1996; G. Vattimo & R. Girard, Verita o fede debole? Dialogo su cristianesimo e relativismo, Milano,
Feltrinelli, 2006; G. Vattimo & R. Rorty, Il futuro della religione. Solidarieta, carita, ironia, a cura di S.
Zabala, Milano, Garzanti, 2005.

¢ 1l problema a cui € stato dato nome ‘postsecolare’ € stato affrontato e interpretato, in sede sociologica,
in molti modi differenti. Qui si sceglie di mettere ’accento sugli aspetti culturali dello stesso, collocandoci
forse nel terzo dei gruppi d’uso del termine individuati da Beckford. Cfr. J.A. Beckford, SSSR Presidential
Address. Public Religions and the Postsecular: Critical Reflections, in: Journal For The Scientific Study
Of Religion, 51 (1), 2012, pp. 1-19.

7 Cfr. P. Hadot, Esercizi spirituali e filosofia antica, Torino, Einaudi, 2005.

8 M. Foucault, L’ermeneutica del soggetto, Milano, Feltrinelli, 2011, p. 169.

55



verita o impegnarsi, ma in quali mondi sia possibile farlo, provando a capire su che
cosa affaccino le finestre che si aprono ‘in the walls of the secular world’® e nelle
opere di cui parleremo. Proveremo insomma a fare, in un certo senso almeno, quanto
e gia stato proposto per la letteratura nordamericana ma che non e stato fin qui
tentato'® per quella italiana."

L’individualizzazione del credere: uno sfondo per le poetiche contemporanee

Un buon punto di partenza per dare concretezza a quanto e stato appena detto € un
testo di Trevi intitolato Il viaggio iniziatico. Qui Trevi espone una concezione di
letteratura che ruota, appunto, attorno al concetto di iniziazione. Viene ricavato da
testi dell’antropologia e della storia delle religioni, quali Il dio d’acqua di Marcel
Griaule (1948) e La nascita mistica (1958) di Mircea Eliade, per poi venir riportato alla
letteratura. Proprio la natura “programmatica” del testo lo rende particolarmente
adatto a svolgere il ruolo introduttivo che qui gli assegniamo: al suo interno si possono
infatti trovare alcuni passi molto espliciti su quelli che sarebbero, secondo Trevi, i
compiti “religiosi” della letteratura e le differenze reciproche.

La modernita € il tempo storico nel quale la letteratura si carica sulle spalle le esigenze piu
profonde del vecchio homo religiosus. Sottraendole, pero, a quella dimensione collettiva,
fondata su valori e credenze condivise, che € la condizione stessa dell’esperienza religiosa, alla
quale, in fondo, non sfuggono nemmeno le esplorazioni piu ardite dei mistici e le ribellioni degli
eretici.

Il terreno sul quale si muove lo scrittore moderno, al contrario, € fondato sulla piu irrimediabile
solitudine.

E prosegue nella pagina successiva:

anche quando genera imitazioni e conversioni che la rendono simile a una nuova rivelazione,
[’opera dello scrittore € per sua natura |’espressione di un’esperienza individuale. Il suo campo
d’azione privilegiato € [’esperimento su se stesso. [...] lo scrittore dovra sottoporsi alle prove
iniziatiche e nello stesso tempo stabilirne le regole, svolgendo contemporaneamente il ruolo di
allievo e di maestro di se stesso."®

Provando a schematizzare, potremmo dire che secondo Trevi la letteratura si sarebbe
fatta carico di compiti “religiosi” soltanto con la modernita o, detto altrimenti, la
letteratura non €& un fatto religioso di per sé. Anzi, prosegue Trevi, esiste una
differenza fondamentale tra le due, paragonabile a quella che oppone individuo e
collettivita. Nel transito storico dalla religione alla letteratura, infatti, ’esperienza
religiosa avrebbe perso il suo carattere collettivo, presente anche nelle ‘esplorazioni
piu ardite dei mistici’, acquisendone in cambio uno individuale.

In maniera forse sorprendente, potremmo dire che le descrizioni di Trevi
ricalcano quelle sociologiche, nel senso che l’individualizzazione viene identificata
come uno degli assi principali del cambiamento contemporaneo anche dalla sociologia.

% J. McClure, Partial Faiths, USA, The University of Georgia Press, 2007, p. 4.

10 Esistono pero alcuni studi sul cinema, che sono stati condotti da Clodagh Brook. Cfr. C. Brook, Screening
Religions in Italy: Contemporary Italian Cinema and Television in the Post-Secular Public Sphere, Toronto,
University of Toronto Press, 2019.

" Non avremo qui modo di entrare nel dettaglio delle differenze tra la proposta di McClure e la presente.
Si potrebbe pero dire, in maniera estremamente sintetica, che esse siano due: la prima ha a che fare con
I’impiego di strumenti foucaultiani, a cui McClure non ricorre; la seconda con il fatto che la postsecular
fiction di cui parla McClure mal si adatta al contesto italiano, dato se non altro perché le opere di cui
parleremo non possono venir tutte incluse nella fiction.

2 E. Trevi, Il viaggio iniziatico, Roma-Bari, Laterza, 2013, p. 97.

3 Ivi, p. 98.

56



Tuttavia a differenza, questa volta, dei sociologi, Trevi non usa mai la parola
spiritualita per descrivere cio che della religione sopravvive in forma individuale e,
anzi, in pil di un’occasione si € dichiarato ‘assolutamente ateo’.' Ma se & semplice
notare che, a rigore, nessuna dichiarazione d’ateismo mette in discussione la
possibilita di vita spirituale - per il semplice fatto che non tutte le fedi, nemmeno
quelle tradizionali, implicano un dio - bisogna a questo punto provare a capire se sia
legittimo attribuire Uetichetta ‘spirituale’ alle esperienze che secondo Trevi
dovrebbero occupare il centro della letteratura.

La risposta €, questa almeno la convinzione, positiva. Infatti, tutte quelle di cui
Trevi parla nel Viaggio iniziatico - iniziazioni, ‘conversioni’ ed ‘esperimenti su se
stesso’ - sono esperienze di trasformazione del soggetto, caratteristica discriminante
tra i diversi regimi di verita di cui parla Foucault nell’Ermeneutica del soggetto.
Secondo Foucault prima di Cartesio - il ‘momento cartesiano’ opererebbe in questa
storia come uno spartiacque - al soggetto verrebbe richiesto di trasformarsi per poter
accedere a un vero che non si presta a essere facilmente contenuto nelle strette maglie
dell’evidenza e del ragionamento.”™ E il modello dell’asceta, del mistico, e pil in
generale di un soggetto che deve in qualche modo prepararsi per raggiungere una
verita da cui, pero, sara per contraccolpo ulteriormente cambiato.

Tre sono i postulati che sottendono questa visione: 1) ‘la verita non & mai
concessa al soggetto con pieno diritto [...] il soggetto, in quanto tale, [...] non ha la
capacita, di avere accesso alla verita’;' 2) ‘la verita non viene concessa al soggetto in
virtu di un semplice atto di conoscenza’;"” 3) & necessario che ‘il soggetto si modifichi,
si trasformi, cambi posizione, divenga cioe, in una certa misura e fino a un certo punto,
altro da sé, per avere il diritto di accedere alla verita’."® Al contrario, il vero ‘post-
cartesiano’ non € qualcosa a cui il soggetto accede, ma puo essere ottenuto dal
soggetto cosi com’e, lungo la via dell’evidenza.

Benché insomma la ‘nuova rivelazione’ a cui, secondo Trevi, puo assomigliare
’opera dello scrittore non abbia nella contemplazione del divino il suo punto d’arrivo,
e dunque la spiritualita si trovi in un certo senso a venir privata di limiti, & proprio di
questo tipo di esperienze di trasformazione che Trevi parla. A tal proposito, infatti, Il
viaggio iniziatico € molto esplicito:

No: la letteratura che a questo livello entra in gioco € un criterio di conoscenza, uno scandaglio
che puo arrivare dove altri linguaggi non arrivano. [...] ¢’€ un tipo di esperienza che solo lei sa
esprimere, ed € quella della trasformazione umana, della nascita di una nuova identita dalle
ceneri della vecchia, in rapporto a determinati tempi, spazi, occasioni. [...] nella sua essenza,
la letteratura non € un discorso sul mondo, ma sul rapporto dei singoli individui con il mondo. "

Il proprium della letteratura - ‘un tipo di esperienza che solo lei sa esprimere’ - &
dunque di tipo trasformazionale. E se cio basta, ritengo, a confermare la bonta
dell’attribuzione spirituale, non possiamo fare a meno di ricordare che non si tratta di

4 Rai Cultura. Letteratura, Emanuele Trevi, Due vite. Lamicizia, la morte, il ricordo,
http://www.letteratura.rai.it/articoli/scrittori-per-un-anno-emanuele-trevi/19989/default.aspx, 8:38
(20 agosto 2020).

5 ‘La mia idea, allora, & che assumendo Descartes come riferimento [...] € alla fine arrivato il momento
in cui il soggetto come tale & diventato capace di verita [...] basta ragionare rettamente, in maniera
coerente e conseguente, preservando costantemente lungo la linea dell’evidenza, senza abbandonarla un
istante, per diventare capaci di verita.’ (Foucault, L’ermeneutica del soggetto, cit., p. 167).

16 |bidem.

7 Ibidem.

'8 Ibidem.

9 Prosegue poi Trevi: ‘L’individuo [..]. La sua anima, se vogliamo usare questo termine desueto e
opinabile, € quello spazio, quella membrana filtrante dove qualcosa di cio che proviene da fuori, dal regno
dell’esteriore, diventa un oggetto interiore.’ (Trevi, Il viaggio iniziatico, cit., pp. 16-17).

57



una spiritualita tradizionale: non € confinata entro i limiti di una tradizione specifica
ed e privata di un punto d’arrivo ultimo - l’accesso al vero di cui parla Foucault. Le
spiritualita contemporanee, infatti, spesso non comprendono ’esistenza di un essere
superiore, non sono chiuse all’interno di un orizzonte teologicamente definito, ma
legittimano se stesse a ridosso dell’umano.

In estrema sintesi, possiamo affermare che nell’epoca contemporanea il “sacro sé” diventa la
fonte di significato e l’unica autorita a cui obbedire. La spiritualita, intesa in tale prospettiva,
consiste proprio nello spostamento dell’asse di legittimazione del sacro dall’autorita esterna
dell’istituzione religiosa alla liberta di scelta del soggetto, il quale si relaziona al trascendente,
comunque se lo rappresenti, non in obbedienza a comandi esterni, ma seguendo creativamente
un itinerario di ricerca che risponda alle esigenze del sacro sé.2°

Se questa descrizione si adatta anche alle posizioni di Trevi, e se dunque ¢ legittimo
sostenere che ’autore affermi che spirituale e il proprium della letteratura dopo la
modernita, mi pare allora possibile considerare le sue posizioni come un esempio di
poetica della preghiera, definizione che si rifa, appunto, a quanto lui stesso scrive
nelle sue Istruzioni per [’uso del lupo - letteratura come ‘preghiera atea’. Da qui in
poi si adottera questa etichetta per tutte quelle concezioni della letteratura che la
considerano - costitutivamente o accidentalmente - come veicolo di un sapere di tipo
spirituale, o come mezzo di accesso a una dimensione superiore di senso, in qualsiasi
modo quest’ultima venga definita dai singoli autori.?'

Una spiritualita, molte spiritualita

Fino a qui abbiamo parlato di spiritualita come trasformazione, di individualizzazione
del credere, senza pero dire nulla a proposito dei meccanismi che presiedono alla
formazione delle singole “fedi”. E pero vero anche che, parlando di Trevi, abbiamo
alluso al fatto che la sua idea di esperienza spirituale non puo venir ricondotta ad
alcuna tradizione religiosa. Al contrario, gli esempi di iniziazione di cui l’autore si serve
provengono dai contesti piu disparati: |’ Africa dei Dogon studiati da Griaule, |’ Australia
di Eliade, quella degli sciamani americani e si potrebbe proseguire. L’importante e
notare come queste diverse iniziazioni ed esperimenti possano venir usati da Trevi solo
a patto di accantonare le differenze tra i rispettivi sistemi di provenienza. Da essi,
insomma, si estraggono soltanto delle parti. In questo senso potremmo forse dire che
Uidea di iniziazione serva a Trevi come uno di quelli che Daniele Hervieu-Léger ha
chiamato ‘converters’, concetti o pratiche che, grazie alla loro polisemia, permettono
il movimento degli individui da una tradizione all’altra.? Il limite & quello posto dalla

20 E, Pace & G. Giordan, La religione come comunicazione nell’era digitale, cit. in Pace, Una religiosita
senza religioni, cit., p. 147.

21 Si nota qui di passaggio che una concezione della letteratura di questo tipo non viene propugnata
solamente da alcuni scrittori ma, forse, anche da alcuni critici. Nell’introduzione a Spiritual Identities
leggiamo per esempio che: ‘In the essays that comprise these collection, we find that the “cracks” into
which religious impulses flow in a world without religion are nothing other than the space of literature
itself: literature is neither an alternative to, nor a substitute for religion, but a way in which religious
experience can happen’ (J. Carruthers & A. Tate (eds.), Spiritual Identities. Literature and the Post-
Secular Imagination, Peter Lang, 2010, p. 5.

22 ‘one can observe the appearance of “converters” that, by their very polysemy, make it possible to
connect networks of meaning rooted in different religious traditions. In this context, one may emphasize
the place held by the question of reincarnation - freely reinterpreted, in highly un-Buddhist terms - as
the boon of another chance to lead a successful life and avoid the dead-ends and failures of one’s initial
path. Another “topical converter” of the utmost importance is the idea of healing, which establishes
communication between the traditional religious worlds (where healing connects with the prospect of
salvation, which it both heralds and anticipates) and the modern rediscovery of the centrality of the body
in the process of self-construction. But there are also “practical converters,” which make possible
transpositions from one experiential context to another, and from one symbolic world to another: the

58



cultura personale e dal contesto d’origine,? e il risultato & la costruzione di sistemi a
loro modo lontani dalla tradizione.

Concentrandoci dunque su questo aspetto delle fedi (e delle scritture)
postsecolari, ed estendendolo del piu generale eclettismo con il quale le parti e i
simboli vengono selezionati dagli individui, sembra utile lasciare Trevi per passare ad
Aldo Nove. Ancora una volta, piuttosto che indagare approfonditamente la sua
produzione, prenderemo rapidamente in considerazione soltanto alcune delle sue
opere pil recenti: ci limiteremo a considerare La vita oscena (2010) e Il professore di
Viggiu (2018). Nove, infatti, non ha sempre parlato di spiritualita: non se ne trova
traccia in Superwoobinda (1998) o in Amore mio infinito (2000) mentre al contrario, a
partire almeno dalla Vita oscena,* essa comincia a svolgere un ruolo chiave. Anzi, si
potrebbe affermare senza troppe esitazioni che la spiritualita sia oggi diventata uno
degli assi portanti della sua scrittura; l’affronteremo con [’obbiettivo di mostrare quali
forme possa assumere il sincretismo che abbiamo appena introdotto.

A tal proposito, dobbiamo subito dire che ricostruire l’impianto di credenza che
sostiene le opere di Nove non €& per nulla semplice: in esso si mescolano elementi
induisti, buddhisti, cristiani, teorie scientifiche, teorie letterarie e una certa dose
d’altro. Questa stessa difficolta €, pero, cio che rende Nove uno dei migliori esempi
dell’eclettismo di cui si € detto, forse piu in generale uno dei migliori esempi di quelle
che qui chiameremo “scritture postsecolari”. La sua appartenenza al gruppo, pero,
non mi pare si possa dare per scontata. Detto altrimenti, per arrivare a discutere di
sincretismo € prima necessario mostrare perché si possa parlare di spiritualita anche
nel suo caso, se non altro perché si tratta di un’affermazione che non trova riscontri -
o quasi® - nella letteratura critica sull’argomento. Possiamo farlo rapidamente
considerando due passi della Vita oscena, scene che, dalla prospettiva di questo studio,
costituiscono i due fuochi attorno a cui ruota l’opera nella sua interezza.

Nel primo dei due ci viene raccontata una visita ricevuta dal protagonista
(autobiografico) mentre si trova in ospedale, durante la quale gli viene regalata una
bottiglia di Coca-Cola di sottomarca.

Quella bottiglia mi sembrava simile alla vita dei piu, di quelli che non ce la fanno, oh quanti,
mi portava alla commozione e piansi.

Era da tempo che non mi accadeva. Aveva, quella bottiglia, qualcosa di cristiano, un’imago
Christi da poveracci, inconsapevole. Lei aveva fatto la sua ascesi dalla fabbrica ai banconi del
discount dove aveva atteso di essere scelta in quanto oggetto di minor valore, in quanto
imitazione ma dignitosa, quasi uguale, e si sarebbe manifestata nel suo splendore quando fosse
riuscita ad assurgere alla stessa grandiosita del modello, e non ci sarebbe riuscita mai, povera
bottiglia, e sarebbe rimasta una merce tra tante. Ma era mia.

Era la mia bottiglia sul comodino dell’ospedale.

spread of meditation techniques (calling upon a variety of different cultural and religious traditions) also
constitutes a good reference point for analysing these migration phenomena.’ (D. Hervieu-Léger, In Search
of Certainties: The Paradoxes of Religiosity in Societies of High Modernity, in: The Hedgehog Review, 8,
1/2 (2006), p. 66).

23 ‘Individuals freely assemble their personal “belief solution,” but they do so using symbol resources
whose availability remains confined within certain limits. The first of these are related to the cultural
environment; the second to the access that each person has to these resources.’ (lvi, p. 61).

24 Non si fornira, qui, una “data” esatta del passaggio; ci si riserva di approfondire lo studio del problema
in futuro. Il passaggio, comunque, avviene probabilmente tra Amore mio infinito (2000) e La vita oscena
(2010), che riprende e cambia volto ad alcuni episodi - quello della morte dei genitori, per esempio - di
cui Nove aveva gia parlato nel primo dei due testi citati.

25 Gianluigi Simonetti, per esempio, scrive a proposito della Vita oscena che: ‘C’é molto Petrolio [...] di
sicuro nella Vita oscena di Aldo Nove: nell’io che si svuota attraverso la degradazione sessuale, e nella
visione mistica di una seconda nascita.” (G. Simonetti, La letteratura circostante. Narrativa e poesia
nell’ltalia contemporanea, il Mulino, Bologna, 2018, pp. 263-264).

59



Sentivo che dovevo prendermene cura.
Sentivo che lei si sarebbe presa cura di me.?

Viene introdotto in queste righe un tema che segnera profondamente anche le opere
successive: 'impossibilita a rinascere. Nel finale, infatti, al suo rientro nel
‘patronato’? in cui vive e ‘Oltre il vetro della portineria’,?® il narratore vede la madre
incinta che, stesa su un tavolo, sta per partorirlo.

La visione si conclude lasciando il protagonista e il suo doppio uno di fronte

all’altro, ai lati opposti di un vetro. La scena ci viene descritta con questi versi:

Tese una mano verso di me.
Voleva toccarmi.
Voleva darmi la mano.

lo lo so perché. Lo sapevo.
Ma io non.

Potevo.

Rinascere.?’

Il contatto, e con esso la rinascita, € impossibile. Da qui in poi, infatti, molti dei
protagonisti di Nove occuperanno la medesima posizione: come la bottiglia di Coca-
Cola saranno cioe individui incapaci di raggiungere U'illuminazione. In Tutta la luce del
mondo, per esempio, si racconta san Francesco attraverso la prospettiva del piu umile
nipote, Picardo. Nel Professore di Viggiu, il narratore (autobiografico anche questa
volta) viene descritto da Nove come ‘nient’altro che “uno scrittore”’. Dall’altra parte
del vetro si trovano invece ‘i veri sapienti[, coloro che] non hanno scritto nulla’.*
L’impossibilita di cui si parla nella Vita oscena, insomma, finisce per essere ripresa e
raccontata piu volte, fino a diventare una delle caratteristiche distintive della seconda
parte - se mi e lecito operare tale divisione - dell’opera di Nove.

Alle spalle di questa divisione di ruoli, che credo mostri a sufficienza l’impatto
che la spiritualita ha sulla produzione di Nove, si trova un’altra di quelle che qui
abbiamo proposto di chiamare poetiche della preghiera. Su di essa dobbiamo ora
concentrarci, per provare a mostrare attraverso il suo esempio in che cosa consista il
sincretismo delle fedi contemporanee. Mantenendo, dunque, al centro dell’attenzione
la divisione tra chi scrive e chi no, tra risvegliati e persone comuni, ci imbattiamo nella
coppia Antonello-professore. Il primo dei due € il narratore (dai tratti autobiografici)
del Professore di Viggiu, il secondo l’'uomo che da il titolo al romanzo: un risvegliato.
In quanto tale, quest’ultimo non si esprime normalmente, ma per parabole, metafore
e dialoghi dal sapore socratico: ‘per approssimazioni’. Questo & l’unico modo
attraverso cui, secondo Nove, si puo avvicinare la fondamentale indicibilita di un vero
che la coscienza dei saggi, pero, riesce a cogliere: ‘Il Professore € un “risvegliato” e,
come tale, si muove su diversi piani di coscienza, comunque superiore a quello in cui

26 A. Nove, La vita oscena, Torino, Einaudi, 2010, pp. 42-43.

27 Ma veniamo da subito messi in guardia: il luogo in cui il narratore si trova non & materiale. Leggiamo
infatti che: ‘Non so dove fossi, non ero in patronato. Ero quasi in patronato.’ (lvi, p. 104).

28 |bidem.

2 |vi, pp. 107-108. Si chiude qui il ventiseiesimo capitolo del romanzo. | due successivi, e ultimi,
contengono ciascuno una sola poesia. Nella prima si racconta di che cosa accade immediatamente dopo
la conclusione della visione - uno svenimento - e nell’ultima di quanto, negli anni seguenti, impegna il
narratore.

30 M. Zonch, ‘Mistica cannibale/ 3 - una sillaba per mondo scritto e mondo non scritto. Intervista ad Aldo
Nove’, Nazione Indiana, 11 giugno 2019, https://www.nazioneindiana.com/2019/06/11/mistica-
cannibale-%E0%A5%90-una-sillaba-per-mondo-scritto-e-mondo-non-scritto-intervista-ad-aldo-nove/ (20
agosto 2020).

60



siamo tutt’ora immersi, diciamo a tre dimensioni’.3' Ma se questa & la posizione del
sapiente, bisogna ora provare a capire quale sia il rapporto dello scrittore/narratore
con la verita. Per farlo, lasciamo la parola a Nove.

Dicibile e indicibile. Come affermi, il Professore si esprime ‘per metafore e parabole’, fino a
“sparire”, fino al silenzio o, almeno, alla decisione di non scrivere. Scrittore e saggio: in che
rapporto stanno? Che rapporto intrattiene la tua scrittura con i risvegli di cui parla?

lo sono cio che scrivo e viceversa. Non ho mai mirato al successo. Faccio ricerca. Attraverso la
lingua o, meglio, il linguaggio. La mia grande passione, che coltivo da piu di quarant’anni, € la
poesia: ritmo e “simpatia” (in senso etimologico) di particelle sonore. Collegate al respiro: Paul
Celan, forse il piu radicale poeta del Novecento, ha scritto in "“Der Meridianen”, il suo unico
testo poetologico, “poesia € una svolta del respiro”. In fondo e sempre, quindi, musica: la terra
vive immersa nella vibrazione di Schumann. E anche le cellule emettono vibrazioni/suoni.
L’universo € l’eco di un suono ancestrale, che gli indu hanno riconosciuto nell’AUM;
espirazione/ intervallo / inspirazione. Di chi sia quel respiro, in fondo, non & importante. Ogni
cultura gli da il suo nome. Ma negarlo significa semplicemente negare cio che chiunque, a un
livello non superficiale, sente e sa.??

Con queste parole Nove affronta due questioni di particolare importanza. La prima e
la propria personale poetica, o idea di letteratura che dir si voglia. Passando attraverso
la vibrazione, forse uno dei ‘converters’ di cui parla Hervieu-Léger, Nove collega
insieme letteratura e meditazione, facendo della prima una (possibile) modalita della
seconda. Non mi sembra dunque difficile includere le posizioni di Nove tra quelle che
qui si & proposto di chiamare poetiche della preghiera.*

La seconda questione, e arriviamo finalmente all’oggetto di questo paragrafo,
riguarda la catena di analogie che sostiene il rapporto tra opera letteraria e
meditazione. Percorrendola, possiamo comprendere senza troppe difficolta che cosa
sia il sincretismo di cui abbiamo fin qui parlato: la possibilita di esplorare le tradizioni
e i campi disciplinari piu disparati, alla ricerca del materiale adatto per la costruzione
della propria, per cosi dire, idea-mondo. Nel caso specifico, si va dalla fisica
all’induismo, passando per la letteratura e facendo riferimento anche alla biologia.
Altrettanto eclettica &, poi, la lista di figure e pensatori che Nove, in questa stessa
intervista, indica come riferimento. Tra di essi san Francesco e sant’Agostino, ma
anche Ramana Marshi, Sri Nisargadatta Maharaj e Joseph Ratzinger. Il risultato di
questa operazione € la nascita di una complessa e personalissima visione del mondo e
della letteratura - se abbiamo parlato di poetica della preghiera, ’abbiamo fatto
pensando che tale etichetta possa essere soltanto plurale. Non esiste, insomma, una
sola poetica condivisa da piu autori ma esistono delle poetiche, unite insieme dalla
comune e indipendente fondazione spirituale.

Aut aut, vel vel

Le posizioni appena esposte ci consentono di introdurre e affrontare un’altra
caratteristica delle spiritualita contemporanee, importante anche per lo studio della
letteratura. Infatti, rileggendo le parole di Nove, ci si rende conto che la sua scelta di
riferimenti tiene insieme autori e discipline molto distanti tra loro, al punto da poterle

3 |bidem.

32 |bidem.

33 Secondo Amy Hungerford e possibile individuare un legame tra fede e aspetti non semantici della lingua
nella scrittura di alcuni autori nordamericani: ‘writers become invested in imagining nonsemantic aspects
of language in religious terms and how they thus make their case for literary authority and literary power
after modernism. [...] American writers turn to religion to imagine the purely formal elements of language
in transcendent terms.’ (A. Hungerford, Postmodern belief. American literature and religion since 1960,
Princeton, 2010, p. xiii).

61



considerare in conflitto. L’unione di teorie scientifiche e visioni del mondo di stampo
religioso non provoca pero, e forse in maniera sorprendente, alcun problema: non solo
per Nove la vibrazione di Schumann e I’aum non si escludono a vicenda, ma possono
anzi venir combinate insieme, aumentando le rispettive forze. Se si € arrivati alla
stessa conclusione partendo da premesse e usando strumenti completamente
differenti, sembra dirci Nove, se si possono reperire teorie sulla vibrazione provenienti
da contesti radicalmente differenti, allora la sua esistenza diventa inconfutabile. Lo
e, nel caso specifico, sia nella sua versione scientifica che in quella religiosa, e le
differenze possono venir ridotte a semplici differenze interpretative: ‘ogni cultura gli
da il suo nome’, come afferma lo stesso Nove.

Il fatto, apparentemente marginale, diventa importante nel momento in cui ci si
accorge che la medesima schematizzazione puo venir impiegata per descrivere, ad
esempio, quanto Saviano scrive in un passo di ZeroZeroZero in cui si parla di
insegnamento alla ferocia.

La ferocia si apprende. Non ci nasci. [...] La ferocia € qualcosa che passa da maestro ad allievo.
[...] Si ammaestra un corpo a svuotarsi dell’anima, anche se all’anima non credi, anche se pensi
che sia una fesseria religiosa, fiato fantastico, anche se per te tutto & fibra e nervo e vene e
acido lattico. Eppure qualcosa c’é. Altrimenti come lo chiami quel freno che proprio all’ultimo
ti impedisce di andare fino in fondo? Coscienza. Anima. Ha tanti nomi, ma comunque la si voglia
chiamare puoi comprometterla, forzarla.3*

Leggendo queste righe, come premesso, si puo facilmente identificare una logica
compositiva identica a quella impiegata da Nove. Anche Saviano, infatti, ricorre alle
parole della scienza e della fede per parlare del proprio “oggetto”, e la doppia
possibilita non solo non viene percepita come un limite, una contraddizione ma, anzi,
viene impiegata come argomento a favore. Potremmo appunto parafrasare il passo
come segue: dal momento che ciascuno dei due sistemi colloca nell’uomo una qualche
istanza superiore, € allora possibile considerare le differenze tra coscienza e anima
come “semplici” differenze interpretative. In quanto tali, non possono mettere in
discussione l’esistenza di tale oggetto, ma anzi la confermano. Poco importa che
coscienza e anima siano concettualizzazioni che, a rigore, si escludono a vicenda -
chiamandolo anima ne escluderemmo la riducibilita a materia, dicendolo materia
negheremmo la sua alterita - le due definizioni sono valide entrambe e ’analogia
permette di spostarsi tra loro senza difficolta.*

Il problema sollevato da questa modalita argomentativa, ancora una volta, puo
venir sciolta riportando le posizioni di Nove e Saviano allo sfondo postsecolare
contemporaneo. Secondo Ulrich Beck, infatti, a venir messo in discussione dalle
trasformazioni contemporanee non sarebbe soltanto [’autorita delle Chiese in materia
di spirito, ma anche il ‘regime dell’aut aut’*® - per cui o si & credenti o non lo si & -
su cui poggiano, appunto, Chiesa e setta tradizionali. Provando a sciogliere questa
affermazione, potremmo dire che cio che caratterizza il credere contemporaneo € lo
sfumare dei confini tra la figura del credente e quella del non credente: € possibile
collocarsi a meta strada. Inoltre, ed € questo ’aspetto del problema che piu ci
interessa, in molti casi le verita di fede contemporanee non sono piu verita forti. Il
che significa che un ipotetico credente cristiano potrebbe non considerare piu, oggi,

34 R, Saviano, ZeroZeroZero, Milano, Feltrinelli, 2013, p. 98.

3 Questo paragrafo, con alcune modifiche, e ripreso da Zonch, Il testimone di fede, cit.

36 Beck, Il Dio personale, cit., p. 157.

37 “nella loro ricerca nomade della trascendenza religiosa, gli individui sono sia credenti sia non credenti’
(ivi, p. 157).

62



la sua fede come ’unica autentica.*® Al contrario, pil verita possono coesistere, senza
invalidarsi reciprocamente.?

Tornando a questo punto a Saviano e Nove, sembra facile adattare il ‘regime
misto del vel vel’® alla descrizione delle rispettive posizioni. Scienza e fede, o anche
fede e fede nel caso di Nove, non si invalidano piu reciprocamente, ma anzi arrivano
addirittura a sostenersi attraverso il “meccanismo interpretativo”, riducendo cioe le
differenze a interpretazione.

Spiritualita e impegno

L’ultimo dei problemi che qui ci assumiamo il compito di affrontare, per quanto
sommariamente, € quello dell’impegno.*' Pili esattamente proveremo a mostrare, e in
che modo, alcuni scrittori fondino le proprie posizioni in materia su una visione del
mondo che include la spiritualita. Faremo questo a partire da Antonio Moresco, autore
tra i piu discussi dalla critica e per le cui opere, ritengo, e possibile parlare di
spiritualita senza bisogno di particolari cautele. Vale comunque la pena ricordare,
prima di proseguire oltre, che anche la sua poetica € facilmente includibile tra quelle
che abbiamo qui proposto di chiamare della preghiera. Moresco infatti, in un testo
intitolato Che fare? (2009), discute di lettura considerandola come un’‘irradiante
preghiera interiore’,* capace di elevare il suo fruitore nel modo in cui lo fanno gli
esercizi spirituali veri e propri.* Ma se, dunque, U'inclusione nel gruppo & evidente,
resta da stabilire se davvero si possa rintracciare una qualche connessione tra lo spirito
e l’impegno, che Moresco dedica alla crisi (o catastrofe, frattura) di specie.

Con questa serie di espressioni Moresco si riferisce al rischio, mai verificatosi
prima, di un’estinzione autoprodotta dell’uomo, causata cioé dall’aumento della
popolazione, dall’inquinamento e dai cambiamenti climatici. Per opporsi a tale futuro,
secondo ’autore bisognerebbe innanzitutto contrastare |’ ‘assuefazione generale alla
catastrofe di specie’,* e cioé il disinteresse degli uomini per questo problema.®
Sarebbe poi necessario ripensare alla nostra stessa concezione della vita e del mondo
e, partendo da qui, adottare comportamenti, stili di vita e di pensiero adeguati.
Tuttavia, e a dispetto di quanto queste affermazioni potrebbero farci pensare, quello
di Moresco non € un ambientalismo semplice. Non lo e perché anche le posizioni
ambientaliste e quelle di chi, piu in generale, ha a cuore le sorti del pianeta, vengono
rifiutate. Queste infatti, pur contenendo ‘delle utili e incontestabili verita’,* ‘non
vanno mai veramente a fondo’# perché sono state sviluppate all’interno dei confini

tracciati dal materialismo classico, che ’autore rifiuta. Moresco, infatti, afferma che:

‘[...] io so che questo 5% [descritto dal materialismo] non & tutto, so che & dentro qualcosa
d’altro che non conosco. E penso anche che forse ci sono dei passaggi, delle crune che ci
possono collegare a questo qualcosa d’altro in cui il nostro 5% € compreso, e io allora non mi

38 Secondo Charles Taylor, per esempio, sarebbe oggi cambiata la cornice all’interno della quale gli
individui scelgono di credere o di non credere, per cui si vivrebbe una condizione in cui qualsiasi presa di
posizione verrebbe percepita come una tra molte. Cfr. C. Taylor, L’eta secolare, Milano, Feltrinelli, 2009.
39 All’opposto, come sara forse ovvio, si possono osservare forme di radicalizzazione.

40 |bidem.

41 Consapevoli dell’inadeguatezza della parola per descrivere le posizioni degli autori contemporanei, ci
adattiamo all’uso pil comune, riferendoci con questa parola al ritorno sulla scena letteraria nazionale di
opere dedicate a problemi di rilevanza civile e sociale.

42 A. Moresco, Che fare?, in id., Scritti insurrezionali, Milano, Effige, 2014, p. 65.

43 |vi, p. 66. Siveda in particolare la descrizione fornita da Moresco sui comportamenti da tenere leggendo.
44 A. Moresco, Scritti di viaggio, di combattimento e di sogno, Roma, Fanucci, 2005, p. 29.

4 A tal proposito, si veda per esempio A. Moresco, Il grido, Milano, Societa Editrice Milanese, 2018.

4 lvi, p. 6.

47 bidem.

63



do per vinto, cerco disperatamente questi passaggi, queste crune, trasformo anche la
letteratura in una cruna...”®

Non soltanto in questo passo del Grido, testo dedicato proprio alla catastrofe di specie,
Moresco nega validita al materialismo “classico”, perché capace di render conto
soltanto del 5% di cio che esiste e non, per esempio, della materia oscura, ma propone
anche la letteratura - e se stesso: ‘farmi io stesso cruna’® - come strumento per
accedere a questo ‘qualcosa d’altro’ che il materialismo, appunto, esclude.
Lasciando ora da parte l'ontologia, per passare alla “politica” e provare poi a
metterle insieme, dobbiamo subito dire che anche in questo campo Moresco si presenta
in maniera tutt’altro che tradizionale. Innanzitutto, perché ’'uomo non rientra nelle
sue considerazioni in quanto cittadino, soggetto di diritto o in vista di ideali di giustizia
sociale ma come membro di una specie.® Poi perché proprio al centro di tale lettura
del presente - di stampo biopolitico, o biostorico® - si apre lo spazio di una spiritualita
a cui la letteratura-preghiera dovrebbe, appunto, permettere di accedere. Il fine della
lettura, infatti, sarebbe quello di permetterci di attingere alla ‘massa di [...] sapienza
ancora imprigionata nei libri gettati a riva da questa risacca di specie’,> di raggiungere
‘un’espansione [...] delle nostre facolta e qualita umane [...] di fonderci’ con possibilita

‘dimenticate ma che erano gia al nostro interno’.>® Leggere, insomma, ci

permetterebbe di ‘ritornare pil ricchi e rigenerati nel mondo che ci contiene’,>
trasformare noi stessi e la nostra visione del mondo.

Il problema “politico” di Moresco trova soluzione proprio qui. La trasformazione,
il rinnovamento personale e quello delle nostre concezioni ontologiche premetterebbe
a quello dei nostri comportamenti individuali o, con lessico foucaultiano, delle nostre
condotte.® La centralita che Moresco attribuisce a queste ultime, ai comportamenti
individuali, viene infatti dichiarata a piu riprese. Per esempio, nel Grido se ne parla
durante l’incontro tra il narratore e il fantasma di Freud.

Si, ma allora perché [...] non si forma adesso una sorta di tabu di specie per fare fronte alla
nuova condizione che abbiamo di fronte, in cui anzi siamo gia dentro fino al collo? Che modifichi
radicalmente i comportamenti umani suicidi, che rimetta in discussione verticale tutti i
presupposti su cui si fonda la nostra vita personale e sociale?®®

La condizione a cui si fa qui accenno € quella della crisi, e la soluzione che si immagina
ha a che fare con la modifica dei ‘comportamenti umani suicidi’. Di questa stessa idea,
del resto, troviamo traccia nella Parete di luce, dove alle capacita trasformazionali
della letteratura viene attribuito il ruolo di condizione necessaria, al fine di imparare
a ‘stare in modo proporzionale dentro lo spazio e il tempo in cui bruciamo le nostre
brevi vite’.>” Ancora una volta, insomma, |’accesso a una dimensione superiore di senso
reso possibile dalla letteratura - che il testo colloca oltre La parete di luce che

48 lvi, p. 104.

“ lvi, p. 186.

50 Sull’argomento, vedi per esempio A. Moresco, Il vulcano. Scritti critici e visionari, Torino, Bollati
Boringhieri, 1999, pp. 45-46. In altri casi, per esempio, Moresco propone di ricorrere alla costituzione di
una internazionale di specie. Cfr. Moresco, Che fare?, cit.

1 Cfr. M. Foucault, La volonta di sapere. Storia della sessualita 1, Feltrinelli, Milano, 2013.

52 Moresco, Che fare?, cit., p. 65.

53 |bidem.

> Ivi, p. 66.

% Cfr. infra.

% Moresco, Il grido, cit., p. 134. Corsivo mio.

57 A. Moresco, La parete di luce, Milano, Effige, 2011, p. 74.

64



chiuderebbe la versione moreschiana della caverna platonica® - viene posto come
condizione per trovare un modo adeguato di condursi nel presente.

Il meccanismo che sottosta a questa dinamica e, ritengo, analogo a quello che
Foucault individua nell’Alcibiade. Analizzando il dialogo, Foucault afferma che
soltanto dopo che ’anima sara entrata

in contatto con il divino, non appena essa sara riuscita a cogliere il divino, non appena sara
riuscita a pensare e conoscere quel principio di pensiero e di conoscenza che € il divino, ’anima
risultera dotata di saggezza (sophrosuné). Solo a partire da quel momento e solo grazie al fatto
che ormai & dotata di sophrosuné, I’anima potra cominciare a volgersi verso il mondo di
quaggiu. Sapra infatti distinguere il bene dal male e il vero dal falso. A quel punto, ’anima
sapra regolarsi nel modo opportuno e, sapendo come € necessario comportarsi, sapra anche
governare la citta.>

La letteratura ci permetterebbe di fare qualcosa di analogo: leggendo avremmo
accesso a qualcosa che Moresco chiama ‘massa di [...] sapienza’,®® la cui conoscenza ci
permetterebbe di tornare al mondo, trasformati e capaci di comportamenti differenti.

Come accennato, la categoria attraverso cui si potrebbe provare a leggere le
posizioni analoghe a quelle di Moresco € quella foucaultiana di (contro)condotte. Lo si
potrebbe fare innanzitutto perché Moresco rivendica un’esperienza personale di
fruizione (e di produzione) dell’arte che viene descritta e pensata attraverso una serie
di parole chiave (quali adorazione, combustione, fusione) che hanno un’origine ben
precisa e dichiarata: gli scritti mistici di Teresa d’Avila.®' E proprio la mistica sarebbe,
secondo Foucault, ‘una [..] forma di controcondotta [...], ovvero il privilegio di
un’esperienza che sfugge per definizione al potere pastorale’.®? Le controcondotte,
infatti, vengono definite da Foucault nel contesto di una riflessione sulla nascita del
governo, e piu in particolare - ne parla in Sicurezza, territorio e popolazione -
descrivendo il passaggio di alcune funzioni dal pastorato cristiano allo stato moderno.®
Il governo, infatti, viene inteso da Foucault ‘nel senso ampio, nonché antico, di
meccanismi e procedure destinati a condurre gli uomini, a dirigere la condotta degli
uomini’.%

Proprio la centralita dei ‘comportamenti umani’® nella riflessione di Moresco ci
spinge a pensare che il concetto di (contro)condotta si adatti a descrivere la sua idea

%8 Benché non si abbia qui lo spazio per affrontare il problema nel dettaglio, € comunque doveroso
accennare al fatto che questo meccanismo sembra essere di stampo platonico. A tal proposito, si vedano
almeno Enneadi #1, Enneadi #2 ed Enneadi #3 pubblicati su Il primo amore tra il 7 e il 10 settembre 2009
e oggi riuniti con il titolo complessivo Plotino in A. Moresco, L’adorazione e la lotta, Milano, Mondadori,
2018; e Moresco, La parete di luce, cit.

% Foucault, L’ermeneutica del soggetto, cit., p. 63.

60 Cfr. supra.

61 ‘Allora avevo poco pil di trent’anni e vivevo in uno stato di isolamento e di clandestinita, come uomo
e come scrittore. La sua voce mi € arrivata come quella di una coraggiosa sorella che conosceva da vicino
la mia vita, la mia mente e il mio cuore, che mi additava una strada, una possibilita che c’era anche
dentro di me. Una voce per nulla astratta, ma che parlava di cose vere, conquistate, sperimentate, che
anch’io ero in grado a mio modo di conquistare, di sperimentare, anche se mi dividevano da lei cinque
secoli. Sentivo che quella che lei mi additava era una strada bella, disperata, impennata, ma una strada
che anch’io potevo percorrere, che stavo gia percorrendo, che mi apriva una conoscenza e un’avventura
piu grandi.” (Moresco, L’adorazione, in Scritti insurrezionali, op. cit., p. 118).

62 |vi, p. 160.

63 ‘j| pastorato nel cristianesimo ha dato luogo a un’arte del condurre, del dirigere, [...]; un’arte che ha
la funzione di farsi carico degli uomini individualmente e collettivamente per tutto il corso della loro vita
e in ogni momento della loro esistenza.’ (M. Foucault, Sicurezza, territorio, popolazione. Corso al Collége
de France (1977-1978), Milano, Feltrinelli, 2017, p. 125).

64 M. Foucault, Del governo dei viventi. Corso al Collége de France (1979-1989), Milano, Feltrinelli, 2014,
p. 24.

65 Cfr. supra.

65



di azione intellettuale. La sua proposta, insomma, puod venir letta in questi termini:
Moresco cerca, e propone, una soluzione che non si colloca a livello politico (per
quanto il politico venga intersecato) e che si fonda su una concezione ontologica in cui
si apre lo spazio per una spiritualita, anche se certo non di tipo classico. Non sembra
insomma possibile pervenire a una soluzione della crisi di specie attraverso interventi
di tipo politico, ideologico o altro, quanto indicando agli uomini (ai lettori?) un modo
per ‘essere condotti in maniera diversa, da altri uomini, verso obiettivi diversi da quelli
proposti dalla governamentalita ufficiale’.%

Bisogna a questo punto dire che, per quanto quello offertoci da Moresco sia,
probabilmente, uno degli esempi piu espliciti di connessione tra spiritualita e impegno,
nelle scritture contemporanee non e difficile trovarne altri. Secondo Saviano, per
esempio, questo sarebbe ’effetto della scrittura sulla realta: ‘chi ha la possibilita e lo
strano e drammatico privilegio di vedere le proprie parole agire nella realta [...] questo
scrittore puo accorgersi di quanto effettivamente il peso specifico delle sue parole stia
entrando nella quotidianita, contribuendo a modificare i comportamenti delle
persone’.®” Ancora una volta, dunque, ’oggetto su cui U’impegno degli autori si
vorrebbe esercitare € la condotta dei lettori, che dovrebbe cambiare attraverso il
rapporto con una verita (o ‘massa di sapienza’) di cui la letteratura sarebbe veicolo
privilegiato.

Scritture postsecolari
Mondi non materialistici, poetiche della preghiera, verita, “impegno” e condotte
formano, insieme, la rete di relazioni a cui qui si propone di dar nome scritture
postsecolari. Le potremmo definire, innanzitutto, come un gruppo di opere eterogenee
dal punto di vista formale, unite da comuni interessi spirituali. Piu precisamente,
potremmo dire che postsecolari siano tutte quelle scritture in cui sia possibile
individuare una relazione tra spiritualita e poetica della preghiera. Tale connessione
e, ritengo, molto importante: ci permette di escludere dal gruppo tutti i testi che alla
spiritualita assegnano il ruolo del semplice colore, o quelli in cui il non materialistico
risponde a codici di genere. Se, per esempio, leggendo un romanzo fantasy ci
imbattessimo in spiriti, maghi e piu in generale in un’ontologia non-materialistica,
molto probabile che questa non abbia nulla a che fare con il contemporaneo contesto
di fede; ed & tanto piu probabile quando manchino riflessioni esplicite su letteratura
e spiritualita.®®

E infatti evidente che se la letteratura non viene pensata capace -
costitutivamente come nel caso di Moresco, o accidentalmente come in quello di Trevi
- di farsi veicolo di verita di ordine spirituale sul mondo e/o sul sé, e allora poco
probabile che un’indagine condotta con gli strumenti proposti in questo articolo abbia
senso. Non ne avrebbe, del resto, la proposta di una definizione troppo ampia, in cui
finirebbero per venir incluse talmente tante opere - accadrebbe se per esempio
accogliessimo tutte quelle che, in un modo o nell’altro, derogano alle regole del
materialismo - da far perdere a queste ipotetiche scritture postsecolari qualunque
valenza critica. Allo stesso tempo, si deve anche ammettere che il criterio appena
proposto € decisamente rigido. Applicandolo, escludiamo infatti quelle opere in cui,
per esempio, alcuni personaggi si fanno portavoce di una visione del mondo di tipo
postsecolare, quando questa non sia supportata da una adeguata poetica. E se

% Foucault, Sicurezza, territorio, popolazione, cit., p. 148.

67 R. Saviano, La parola contro la camorra, Torino, Einaudi, 2010, p. 13.

8 | e opere di Valerio Evangelisti dimostrano che non in tutti i casi & possibile derubricare le “aperture”
a colore. A tal proposito, si legga il passo seguente tratto da Day Hospital: ‘non mi riconosco in nessuna
religione organizzata. Non sono neanche ateo, pero. Mi definirei neoplatonico. Credo nell’anima mundi e
in molte considerazioni di Plotino.’ (V. Evangelisti, Day Hospital, Giunti, Milano, 2013, pp. 7-8).

66



’esclusione dal gruppo di opere di genere puo forse sembrare doverosa, o comunque
aproblematica, al contrario esistono tutta una serie di casi, come quello appena
ipotizzato, di non semplice soluzione e verso cui bisogna tuttavia prendere una
posizione.

Ritengo che, in una fase di lavoro in cui una mappatura ad ampio raggio sia di la
da venire, sia piu utile provare a definire un gruppo piu ristretto di quello potenziale,
ma allo stesso tempo pill coeso e in cui la spiritualita sia presente a una sorta di grado
massimo; € quello in cui definisce perfino le poetiche. Una volta raggiunto questo
scopo sara forse possibile “scendere”, e affrontare per gradi tutti i testi che alla
spiritualita assegnano un ruolo meno netto, o quelli in cui viene presentata in maniera
problematica, o incerta. Lo scopo, insomma, € innanzitutto pratico: costruire uno
strumento critico che ci permetta il movimento in un territorio tutt’altro che
omogeneo e probabilmente molto vasto. Detto altrimenti, potremmo utilizzare il
triangolo di questioni che abbiamo visto emergere studiando Moresco, Trevi e Nove
come una sorta di figura di riferimento, da utilizzare per studiare le opere in cui magari
solo alcuni personaggi si facciano portavoce di visioni spirituali del mondo.

Provando dunque a schematizzare, potremmo collocare al vertice superiore di
questo triangolo il problema ontologico in senso stretto, e cioe il fatto che in un modo
o nell’altro il materialismo “classico” si trovi messo in discussione. Ai due inferiori,
poetiche della preghiera e impegno. Tuttavia, immaginare di poter includere nella
categoria opere in cui tutti e tre i fattori siano presenti e forse eccessivo - il rischio &,
questa volta, non l’eccessiva ampiezza della categoria, ma la sua ristrettezza.
Potremmo allora proporre la definizione seguente: possono venir dette scritture
postsecolari tutte le opere in cui € possibile individuare un legame tra esperienza
spirituale e una qualche forma di poetica della preghiera, sia nei casi in cui il lettore
venga fatto oggetto di un tentativo di conversione, sia che della possibilita di tale
esperienza si voglia semplicemente render conto. Si intenda spirituale secondo la
schematizzazione di Foucault e la collocazione storico-sociologica contemporanea;
poetica della preghiera come una qualsiasi concezione della letteratura che attribuisca
a essa la capacita, costitutiva o accidentale, di farsi veicolo di verita di ordine
spirituale sul mondo e/o sul sé.

A partire da questa definizione che, lo si ripete, € per ora nient’altro che una
definizione di lavoro, € possibile forse cominciare a muoversi nella direzione di una
mappatura piu ampia del fenomeno, e forse piu in generale di una parte, inesplorata,
del cambiamento che ha segnato gli ultimi decenni della storia letteraria nazionale.

Parole chiave
postsecolare, scritture postsecolari, spiritualita, Nove, Moresco, Trevi

Marco Zonch e assistente presso il Dipartimento di Italianistica dell’Universita di
Varsavia, dove insegna lingua italiana e metodologia della ricerca letteraria. E stato
organizzatore del convegno ‘Religioni letterarie. Lo spazio della religione nella
letteratura italiana 1989-2017’. | suoi interessi di ricerca riguardano le trasformazioni
avvenute nella narrativa italiana contemporanea a cavallo tra vecchio e nuovo
millennio.

Facolta di Neofilologia - Dipartimento di Italianistica
Universita di Varsavia

ul. Obozna 8

00-332, Varsavia (Polonia)

marco.zonch@gmail.com

67



SUMMARY
Postsecular writings

Hypothesis on truth and spirituality in contemporary Italian
narrative

This article analyzes spiritual motifs in contemporary Italian writings, and proposes a
working definition of the category of “postsecular writings”. The analysis draws from
sociological categories as well as Michel Foucault’s thought, and focuses on some
works by Emanuele Trevi, Aldo Nove and Antonio Moresco. These three authors are
here considered as examples of a more general trend, and their works used in order to
illustrate the main features of what | define as “postsecular writings”, especially the
manifestations of non-materialistic ontologies and beliefs, the view of literature as
being intrinsically or incidentally connected with spirituality, herein termed “the
poetics of prayer”, and the inherent link between spirituality and social engagement.

68



Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 69-81 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10353
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep Italié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

Commemorare vittime di violenza
La street art come luogo di resistenza e discorso di
positivita

Inge Lanslots, Paul Sambre & Eliana Maestri

Se chiedersi a chi appartengano le citta non & mai
stato piu difficile, forse € il momento di rinunciare
alle facili risposte. E di lasciare che anche i muri
dicano la loro."

Il 23 maggio 2017, nell’ambito di una manifestazione commemorativa a Capaci, parenti
di vittime della mafia ridipinsero il murales ‘no mafia’. La versione originale della
scritta risaliva a pochi giorni dalla strage del 1992, che uccise il giudice Giovanni
Falcone, la moglie Francesca Morvillo e i tre agenti di scorta, Antonio Montinari, Vito
Schifani e Rocco Dicillo, ma fu ben presto cancellata per appropriati set
cinematografici di film e fiction sulla strage di Capaci. L’attuale scritta copre un muro
del casolare Amap situato su una collina da cui fu azionato il telecomando della bomba
che fece saltare in aria ’autostrada che porta a Palermo per colpire uno dei maggiori
simboli della lotta alla mafia. Dopo le prime cancellazioni, la scritta risorse nel 2005 e
nel giro di dodici anni fu ripristinata piu volte, nonostante il carattere illegale
dell’opera. Dal 2005 a ora la scritta, sempre illegale, persiste ed é tollerata da vari
attori sociali, incluse le istituzioni. In un certo qual senso il murales puo essere
considerato un palinsesto positivo nella vasta produzione della street art,* la cui
conservazione si deve anche all’Amap stessa che nel 2015, al fine di mantenere
inalterato il messaggio antimafia della scritta, fece cancellare una frase sottostante a
‘no mafia’.?

Un anno prima dell’ultimo restauro del murales a Capaci, a Roma, invece, furono
cancellate le opere murarie dedicate alla memoria di Carlo Giuliani, morto nel 2001
durante il G8 tenutosi a Genova. Il Municipio VIII, in qualita di unita amministrativa,
fece anche cancellare la scritta muraria dal testo della canzone del gruppo hip hop
romano antiviolenza Assalti Frontali ‘Non spegni il sole se gli spari addosso’ dipinta in
riferimento alla morte di Giuliani, cancellazione a nome del ‘decoro romano’, un

1. Salvi, ‘Muri e memoria: la guerra del decoro che ingrigisce le citta’, in: CORE. Circuiti Organizzati
Resistenze Editoriali, 15 ottobre 2016, https://www.csoalastrada.net/core-online/dispacci/muro-carlo-
giuliani/ (20 aprile 2020).

2 H. Kenaan, ‘Streetography: on Visual Resistance’, in: Journal of Aesthetics and Phenomenology, 3, 2
(2016), p.155.

3 Cfr. ‘Capaci, ripulita dalla scritta “oltraggiosa” la “casina no mafia”’, in: PALERMOTODAY, 12 novembre
2015, https://www.palermotoday.it/cronaca/ripulita-scritta-capaci-casolare-no-mafia.html (20 agosto
2020); A. Noto, ‘Vandalizzata la casetta “No Mafia”. L’anno scorso fu la volta della stele Falcone’, in: il
Giornale di Isola, 10 novembre 2015, http://www.giornaleisola.it/archives/5215 (20 agosto 2020).

69



criterio non spiegato ulteriormente dalle autorita locali ma riguardante chiaramente
l’organizzazione estetica dello spazio urbano. Cosi scomparve anche il dipinto del volto
del giovane Giuliani situato in fondo alla scalinata monumentale di piazza Brin del
quartiere Garbatella. Ma nell’ottobre dello stesso anno, durante la manifestazione
‘DeCore: i nostri muri parlano’,* spuntarono opere murarie ex novo del ritratto di
Giuliani circondato dalle date di nascita e di morte, come se il murales fosse la parte
superiore di una tomba funeraria che ormai dialoga con slogan e altre opere grafiche
sui muri adiacenti.

Da questo sunto fin troppo sbrigativo della genesi dei due murales (a Capaci e
alla Garbatella), ambedue espressioni visive di pratiche commemorative illecite,
definite ribelli e trasgressive dagli autori stessi, si evidenzia quanto siano complessi i
rapporti che si intessono a partire dalla street art. In tale luce, il presente contributo
parte da un confronto dettagliato della genesi dei murales summenzionati per mettere
a fuoco la complessita dei rapporti che si intrecciano a partire dalla commemorazione
di vittime di violenza e/o di criminalita, soffermandosi innanzitutto sulla specificita
dello spazio urbano circostante e sul ruolo variegato degli attori sociali coinvolti. Il
confronto, dall’approccio interdisciplinare, prende spunto dai memory studies, campo
gia di per sé interdisciplinare, ma si riferira anche a nozioni tratte dalla sociologia e
dagli studi di visual culture,’ in quanto essi offrono il quadro interpretativo idoneo per
corroborare la tesi avanzata da Luca Palermo secondo la quale la street art si iscrive
non solo nel dibattito pubblico ma anche nell’attivismo civico. Come afferma lo stesso
Palermo, ’attivismo contro la violenza criminale crea nuovi spazi pubblici che vanno
oltre quelli fisici:

Street art is not just art that uses public space, but a type of art that almost corresponds to
this space, is a distinctive feature of it, makes it special and welcoming to its users, and takes
on an instructional and social role in relation to an increasingly wider public.®

Tra le caratteristiche dello spazio pubblico attorno ai murales in effetti si nota una
tensione che si iscrive in una lunga serie di memorie divise tipiche della storia
dell’ltalia contemporanea. Nell’ambito dei memory studies, che dalla fine del secolo
scorso mettono in risalto quanto sia problematico il rapporto con il passato recente,’
lo storico John Foot sostiene che: ‘[d]ivided memories created memoryscapes and

4 Furono coinvolti gli attivisti di Casetta Rossa, il centro sociale La Strada e la comunita della Garbatella.
Cfr. ‘Roma, ripristinato il murale di Carlo Giuliani alla Garbatella’, 16 ottobre 2016,
https://roma.repubblica.it/cronaca/2016/10/16/foto/roma_ripristinato_il_murale_di_carlo_giuliani_all
a_garbatella-149922043/1/#1 (20 aprile 2020).

5> La presente analisi € nata nell’ambito di un progetto dedicato alla street art, intitolato ‘Engaging in
Cities through Mural Visual Street Art’, una collaborazione tra Eliana Maestri (University of Exeter), Inge
Lanslots e Paul Sambre (KU Leuven), iniziato con i fondi Europe Network Fund erogati dall’Universita di
Exeter nell’ambito dei progetti di Global Partnerships e che verra continuato con finanziamento di follow-
up.

A questo scopo i ricercatori, che hanno svolto fieldwork dal maggio 2019 al febbraio 2020 nelle citta di
Bruxelles, Anversa, Londra, Palermo e Roma, desiderano esprimere la loro gratitudine a tutte le guide,
gli esperti, gli artisti e altri attori coinvolti nella street art, in particolare Antonio Vassallo e i fondatori
delle due associazioni di Addiopizzo (cfr. infra), nonché Fabio Barilari, architetto, illustratore e studioso,
che per C-Rome organizza visite guidate a quartieri poco esplorati dal pubblico (https://c-
rome.com/urban-walks-of-rome-art-and-architecture/, 10 novembre 2020).

6 L. Palermo, ‘Beyond the Wall: Street Art in the Fight against the Camorra’, in: Modern Italy, 22, 4 (2017),
p. 382.

7 Si vedano: A. Assman & S. Conrad (eds.), A Memory in a global age: discourses, practices and
trajectories, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2010; A. Erll & A. Niinning (eds.), A Companion to Cultural
Memory Studies, Berlin, De Gruyter, 2010; A. Erll, Memory in Culture, New York, Palgrave Macmillan,
2011; M. Rothberg, Multidirectional memory: remembering the Holocaust in the age of decolonization,
Stanford, Stanford university press, 2009.

70



geographies of memory where monuments competed for attention in terms of urban
space, positioning, and reception’,® esplicitando che le memorie divise riguardano non
solo le commemorazioni e altri segni visibili di pratiche memoriali, ma anche chi o cio
che si oppone a tali attivita. Quest’ultimo gruppo, percepito in un primo momento
negativamente come un insieme di autori di eventuali danneggiamenti, diventa
involontariamente il motore di tentativi di recupero. In questo senso i murales
propongono un discorso commemorativo contro l’oblio,® in cui si intrecciano
microstorie, quali testimonianze di (parenti di) vittime che spesso circolano tramite i
media entrando nella memoria socio-culturale e formando memorie collettive,™ le
quali a loro volta possono (ri)generare discorsi contro-egemonici dal basso, come gia
sostenuto da Gramsci."

Foto 1: Il murales ‘no mafia’ a Capaci © Inge Lanslots-Paul Sambre-Eliana Maestri-Sidney Cardella

Protesta spontanea

Sia il murales di Capaci che quello della Garbatella possono essere letti come facenti
parte integrante della street art anche se il loro ripristinamento, ripetitivo o meno,
sembra contraddire la natura intrinsecamente effimera delle opere murarie.' Laddove
le opere murarie sono solite sparire, si cede il posto ad altre opere mettendo in

8 J. Foot, Italy’s Divided Memory, New York, Palgrave Macmillan, 2009, pp. 4-5.

9 lvi, p. 6.

10 A. Erll, Memory in Culture, New York, Palgrave Macmillan, 2011, pp. 97, 107-108 e 128.

" P. Sambre, ‘Multimodal and Socio-cognitive Explorations of Counterhegemonic Discourse: Anti-mafia
Documentaries and Field Work’, presentato al workshop intitolato ‘Dottorato di Ricerca di Studi
Linguistici, Letterari e Interculturali in ambito europeo ed extra-europeo’, Polo di Mediazione
Interculturale e Comunicazione, Universita Statale di Milano, 28 settembre 2019.

12 Durante la ricerca sul campo del gruppo di ricerca, a cui durante il soggiorno a Palermo si € aggiunto
Sidney Cardella (KU Leuven), gli esperti e le guide hanno insistito molto sull’importanza della
documentazione fotografica che potrebbe fungere da archivio indispensabile per i (non) addetti ai lavori.
Tramite tale documentazione, la presenza o l’esistenza dell’opera muraria in sé effimera viene prolungata
e 'opera stessa puo continuare a circolare in rete sottraendosi a forme di censura o di ripristinamento.
Per la natura effimera delle opere murarie si consulti: J. Ferrell, ‘Foreword. Graffiti, Street Art and the
Politics of Complexity’, Routledge Handbook of Graffiti and Street Art, London, Routledge, 2016, pp.
XXX-XXxviii, in particolare p. xxxiv.

71



evidenza l’eventuale degrado del quartiere in cui sono nate e, al contempo, la volonta
di riscrittura continua. E in questo quadro che si inseriscono le opere prese in
considerazione nel presente contributo, opere che perpetuano il processo creativo
valorizzando maggiormente il carattere dinamico dei murales in quanto pratica
artistica.

In questo rispetto, i due murales condividono una storia simile. Grazie alla
documentazione fotografica, si possono registrare vari tipi di cancellazioni dovute sia
all’esposizione agli elementi naturali, che a interventi su opere esistenti o, piu
semplicemente, causate da una sovrapposizione parziale di un’opera nuova o da una
rimozione per mano di un intervento istituzionale, come quello apportato alla frase
‘Sei la mia vita’ apparso sotto la scritta ‘no mafia’. Oltre a cio, i murales hanno in
comune una dimensione processuale, fortemente legata a quella commemorativa,
anche se quest’ultima non € automatica nella street art - la regola di base della street
art & quella di parlare liberamente alla e della citta."

Nell’ambito dei memory studies, la dimensione processuale legata alle opere
pubbliche, in cui il ricordo e la preservazione vanno di pari passo, combacia con la
formazione di un palinsesto che rivela una tensione nello spazio pubblico.™ Nel caso
di ‘no mafia’, tale tensione va interpretata come atto di rivendicazione spontanea:
con la scritta ‘no mafia’ a caratteri cubitali il fotografo Antonio Vassallo e altri abitanti
di Capaci fin da subito hanno voluto rioccupare lo spazio che i mafiosi, sotto la guida
di Brusca, avevano usato per innescare l|'esplosivo che distrusse il tratto
dell’autostrada A29, alle 17.58 del 23 maggio 1992, al momento del passaggio delle
cinque macchine della scorta del giudice Falcone. Come riferito da Vassallo durante
intervista, tenutasi il 12 gennaio 2020, al momento della strage, che fu una delle
risposte di Cosa nostra alla sentenza del maxiprocesso del 30 gennaio dello stesso 1992,
il fotografo si trovava per puro caso nelle vicinanze e fece presto ad arrivare in loco
dopo che una carica ad altissimo potenziale, posta in un sottopassaggio, fece sollevare
il manto dell’autostrada, creando una voragine di quasi ventri metri. Vassallo stette
vicino a Falcone, che quel giorno stava alla guida della macchina, una pratica
approvata negli anni ottanta, finché nell’immediato caos le forze dell’ordine lo
cacciassero via, perché nella confusione di quel momento lo avevano scambiato per un
eventuale complice. In un breve lasso di tempo il fotografo riusci a registrare i fatti -
le sue foto furono confiscate - e la sua indignazione nata in quei momenti tragici si
converti ben presto in un impegno sociale continuo. Grazie alla collaborazione del
centro sociale di Capaci e dei suoi giovani, che poi fondarono Addiopizzo e/o
Addiopizzo Travel,” egli copri il muro del casolare Amap con la scritta ‘no mafia’,
lanciando un appello ben visibile dall’autostrada. Anche se il casolare si trova su un
terreno privato, la scritta & liberamente visibile al pari di altre opere murarie, chiaro
indizio dell’immediatezza tipica della street art. In questa parte della collina si sono
poi organizzate - e si organizzano tuttora - non solo manifestazioni commemorative,
ma anche numerose visite che coinvolgono sia le gite scolastiche che le escursioni di
chi si presta all’impegno antimafia.'® Alla volonta di commemorazione si associa quindi
un lavoro di sensibilizzazione che a sua volta si iscrive in un programma piu ampio di

3 M. Filippi, M. Monolini & L. Tuttolomondo, Street art in Sicilia. Guida ai luoghi e alle opere, Palermo,
Dario Flaccovio, 2017, pp. 24 e 7.

4 Foot, Italy’s Divided Memory, cit., p. 4.

5 Cfr. i rispettivi siti, seppur connessi, delle due associazioni: https://www.addiopizzo.org/ e
https://www.addiopizzotravel.it/. La scelta del Comitato Addiopizzo Travel e stata quella di stabilire la
sede a Isola delle Femmine, sul cui territorio comunale avvenne la strage del 1992, mentre la sede di
Addiopizzo ha sede a Palermo, in un appartamento confiscato alla mafia.

6 | e commemorazioni vengono annunciate e celebrate sui siti delle associazioni appena menzionati, ma
anche sui siti di giornali regionali. A questo proposito va sottolineato quanto Facebook e altri social media
siano importanti nel comunicare le notizie e nel commentare gli eventi.

72



un consumo critico e di un’etica non solo antimafia ma anche antimafiogena.'” La
street art svolge chiaramente un ruolo fondamentale nell’attivismo sociale, il che
porta Vlad Glaveanu ad affermare che: ‘Creative activism is thus not a sub-form of
social activism but a quality of activist or socially engaged action.’’®
Nell’interpretazione di Lisa Bogerts il ruolo della street art nell’attivismo viene
riformulato in funzione degli attori sociali stessi: ‘people can challenge or resist
dominant ideology with the help of the visual and, in turn, foster awareness’."
Proprio nell’ambito dell’attivismo, Addiopizzo e Addiopizzo Travel hanno
usufruito delle possibilita offerte dalla street art per poter contribuire a formare una
maggiore consapevolezza della lotta alla mafia. Ambedue le associazioni sono state tra
le prime a discutere in modo aperto e sistematico U'impatto del racket sulla Sicilia e
la consecutiva percezione dei meccanismi di Cosa nostra facilitando cosi, da una parte,
denunce individuali e collettive e, dall’altra, una solidarieta tra commercianti.
Instaurando un dialogo costruttivo con altri attori sociali e movimenti, quali Umberto
Santino, Nando Dalla Chiesa e I’Osservatorio sulla Criminalita Organizzata, il Centro
Siciliano di Documentazione Giuseppe Impastato, il No Mafia Memorial e Libera.
Associazioni, nomi e numeri contro le mafie,”’ esse s’impegnano a promuovere la
cultura della legalita che si oppone apertamente alla cultura mafiosa.?! Nel giro di
quindici anni tali movimenti dal basso hanno progressivamente acquistato il consenso
del pubblico, anche se sono ben consci della lunga strada che rimane da percorrere,
perché l’organizzazione criminale e tuttora presente e attiva in Sicilia e oltre, seppure
in modo meno vistoso. In piu occasioni gli attivisti, le guide e gli esperti, intervistati
durante la nostra ricerca sul campo a Palermo nel gennaio del 2020, hanno insistito
sulla trasformazione di Cosa nostra: dopo la violenza estrema degli anni ottanta e
novanta, l’organizzazione criminale siciliana si € sentita costretta ad adottare un
riposizionamento nei confronti degli organi istituzionali nonché di altre organizzazioni
criminali pur non interrompendo le proprie attivita e ritirandosi pero in un’invisibilita

7 Concetto proposto da Umberto Santino durante il suo laboratorio ‘Sulla borghesia mafiosa e sul concetto
di mafiogeno’, tenutosi il 16 Gennaio 2020 al No Mafia Memorial di Palermo. Con ‘mafiogeno’ Santino
intende identificare atteggiamenti e pratiche nella vita quotidiana che richiamano quelli prettamente
mafiosi - basti pensare al sistema di clientelismo, di scambi e di favoritismi.

8V.P. Glaveanu, ‘Art and Social Change: The Role of Creativity and Wonder’, in: S.H. Awad & B. Wagoner
(a cura di), Street Art of Resistance, Cham, Springer International Publishing-Imprint Palgrave Macmillan,
2017, p. 20.

9 L. Bogerts, ‘Mind the Trap: Street Art, Visual Literacy, and Visual Resistance’, in: Street Art & Urban
Creativity Scientific Journal, 3, 2(2017), p. 10.

20 | siti rispettivi degli attori sociali appena menzionati sono: https://www.nandodallachiesa.it/,
https://www.centroimpastato.com/, http://www.nomafiamemorial.org, https://www.libera.it (18
agosto 2020). Va esplicitato che gli attori sociali, le varie associazioni, anche attivi su altri social media,
spesso collaborano per lanciare appelli e per organizzare eventi o altre iniziative.

Nell’ambito del presente contributo va messo in evidenza che i ricercatori, gli attivisti e le associazioni
lottano contro la criminalita organizzata impegnandosi a mantenere viva la memoria e dedicandosi allo
stesso tempo alle proprie attivita di ricerca. Libera Memoria, per esempio, aspira sia a ‘mantenere vivo il
ricordo delle vittime innocenti delle mafie sia di camminare al fianco dei loro familiari, organizzando
momenti di confronto e formazione’ (https://www.libera.it/schede-2-memoria_e_impegno, 18 agosto
2020).

Va aggiunto che il banner del No Mafia Memorial, che ha sede in un bene confiscato alla mafia nel centro
di Palermo, riecheggia la calligrafia della scritta del murales.

21 per ulteriori informazioni sul rapporto tra la cultura della legalita

- e la lotta antimafia, agevolato dai nuovi media, si consulti: R. Pickering-lazzi, The Italian Antimafia,
New Media, and the Culture of Legality, Toronto, University of Toronto, 2017;

- e la lotta antimafia, quale l’antipizzo, si consulti: E. Savona, ‘ltalian Mafias’ Asymmetries’, in:
Traditional Organized Crime in the Modern World, Boston MA, Springer, 2012, pp. 3-25;

- e le vittime delle organizzazioni criminali, si consulti J. van Dijk,’Transnational Organized Crime, Civil
Society and Victim Empowerment’, in: The New Faces of Victimhood, Dordrecht, Springer Netherlands,
2010, pp. 99-126.

73



apparente. Tale contesto rivela che mentre le indagini sulle ramificazioni
transnazionali di Cosa nostra sono sempre in corso, le attivita antimafia, di cui il
murales ‘no mafia’ € un simbolo chiave, continuano a intensificarsi. Come ha
testimoniato in piu occasioni Dario Riccobono, co-fondatore e portavoce principale di
Addiopizzo Travel, il murales da voce e forma dal basso alla societa civile: ‘Quel luogo
per iniziativa spontanea di tanti comuni cittadini, & diventato simbolo di resistenza
alla mafia e di riscatto, cartolina di una Sicilia che resiste’.?? Data la collocazione il
murales viene inoltre subito notato dai turisti stranieri o meno che si recano in varie
parti della Sicilia dall’aeroporto internazionale di Palermo-Punta Raisi, ribattezzato
‘Falcone e Borsellino’. Insieme al monumento formato da due obelischi ai due lati
dell'autostrada Palermo-Trapani e al ‘Giardino della memoria’, rispettivamente eretto
nel 2004 e rivalorizzato nel 2015, la scritta in alto sulla collina ormai andrebbe vista
come una prima porta d’accesso alla citta di Palermo.?® Nel caso di Capaci, il
summenzionato monumento alla memoria dei caduti della mafia assume dimensioni
sempre maggiori, anche a livello simbolico - lo illustra il nuovo nome del parco vicino
al luogo dell’attentato ‘IV Savona 15’ che rimanda a quello dell’auto della scorta, e
viene appoggiato dalle autorita locali e regionali, tra cui il primo cittadino di Palermo
Leoluca Orlando.

Nonostante il consenso, sia della societa civile che dell’amministrazione, e
interesse di cittadini italiani e altri, europei o meno - ne sono testimonianza le molte
visite guidate e altre attivita - gli intervistati sono ben consci del fatto che il murales
non sembri accogliere chi non abbraccia la causa né ’impegno antimafia. A Capaci si
soffermano solo gli abitanti e chi vuole visitare il monumento, e il comune si oppone a
rappresentanti politico-istituzionali contrari alle idee appoggiate dai movimenti dal
basso (i grassroots). Cosi, alla commemorazione antimafia annuale del 2019, la
presenza dell’allora ministro dell’Interno Matteo Salvini non € stata gradita, proprio
perché U’attivismo antimafia si sta inserendo sempre di piu in un dibattito piu ampio:
alla lotta antimafia, nella visione di Addiopizzo e Addiopizzo Travel, si ricollegano
volutamente le questioni di occupazione, di migrazione, di ambiente, di formazione e
di informazione, argomenti su cui Salvini esprime visioni provocatorie diffondendo
spesso notizie false e non comprovate. A Capaci, il murales rimane quindi una memoria
divisa: un’opera circondata da una certa ambiguita e da una forza centrifuga che porta
in superficie la polarizzazione ideologica tra la sinistra e la destra italiana.

‘Memoryscapes’ e geografie urbane

La tensione tangibile nello spazio pubblico illustra chiaramente quanto i
‘memoryscapes’ e le geografie urbane che ospitano murales generino un discorso
commemorativo contro l’oblio.?* Nelle microstorie che nascono in questo con-testo si
inseriscono le testimonianze di (parenti di) vittime, le memorie collettive, menzionate
nella parte introduttiva, che contribuiscono a costruire un nuovo discorso contro-

22D, Riccobono in ‘No Mafia: coloriamo i nostri sogni’, in: ANTIMAFIADuemila. Informazioni su Cosa Nostra
e organizzazioni criminali connesse, 16 maggio 2017, http://www.antimafiaduemila.com/home/
rassegna-stampa-sp-2087084558/cronache-italia/65498-no-mafia-coloriamo-i-nostri-sogni-2.html (18
agosto 2020).

Cfr. anche: ‘L’origine della scritta “NO MAFIA”, un urlo diventato simbolo di resistenza’, in:
ANTIMAFIADuemila, 24 maggio 2018, http://www.antimafiaduemila.com/home/rassegna-stampa-sp-
2087084558/114-mafia-flash/70452-|-origine-della-scritta-no-mafia-un-urlo-diventato-simbolo-di-
resistenza.html (18 agosto 2020).

23 Tra i vari commenti pubblicati all’epoca sul nuovo monumento e sul parco, si legga, per esempio, ‘Un
parco in memoria di Falcone lungo l’A29, arriva il “IV Savona 15”’, in: PALERMOTODAY, 15 maggio 2015,
https://www.palermotoday.it/cronaca/autostrada-capaci-parco-falcone.html (24 settembre 2020).

24 Foot, Italy’s divided memory, cit., p. 6.

74



egemonico dal basso.? Cosi, in occasione della manifestazione ‘No Mafia, coloriamo i
nostri sogni: 1992-2017°, per la commemorazione del venticinquesimo anniversario
della strage, Brizio Montinaro, fratello di una delle vittime, ha sostenuto che il luogo
non richiede ‘discorsi di parata’, ma l’impegno degli individui a livello glocale.?
Rispetto alla tensione che caratterizza il murales di Capaci, quella attivata dal
murales della Garbatella sembra piu acuta e allo stesso tempo piu puntuale,
culminando in un momento anti climax nell’ottobre del 2016: momento in cui, come
riferito prima, il Municipio VIII decise di togliere il murales dedicato alla memoria di
Carlo Giuliani. Fu allora che scomparvero alcune immagini iconiche quali quella in cui
vediamo Carlo da dietro mentre tiene in mano l’ormai noto estintore. Dopo le prime
polemiche scatenate sui social media, la ripulitura in Via Cialdi fu coperta da nuovi
murales. Il murales alla memoria di Giordani fu tuttavia ripristinato per mano degli
attivisti del centro sociale di Via Passino della Garbatella, La Strada, fondato nel 1994,
a soli cinque giorni dalla cancellazione della prima opera a lui dedicata. Con tale
ripristino gli attivisti del centro sociale vollero ricaricare il quartiere della Garbatella,
non solo noto in quanto espressione del piano edilizio-urbanistico degli anni venti ma
anche in quanto zona rossa e operaia, del valore simbolico che lo aveva caratterizzato
prima della cancellazione del murales alla memoria di Giordani. In questo contesto, il
murales diventa simbolo di resistenza al potere istituzionale e amministrativo e, al
contempo, di memoria collettiva. Non viene strumentalizzato da operazioni di
turistificazione o di ‘city branding’, né viene percepito come una muralizzazione
gratuita, senza un vero messaggio o un destinatario.?” In un’intervista su espressioni di
disordine o disagio sociale, espressioni sintomo di una ricerca di affermazione
individuale, la filosofa-sociologa Tamar Pitch, che sviluppa un interesse particolare in
questioni giuridiche, sottolinea quanto i cittadini sentano il bisogno di nobilitarsi
protestando tramite opere murarie lette talvolta dalle autorita come manifestazioni
di degrado o di mancanza di decoro.”® Di recente Ann Rigney ha evidenziato quanto
venga sottovalutato, nell’ambito dei memory studies, il nesso tra la trasmissione di
positivita e l’impegno nei confronti di valori sociali.” Molte opere murarie, infatti,
vengono interpretate troppo facilmente all’insegna del ‘traumatic paradigm that both
responds to, and feeds into, the predominance of mourning and memorialisation in
contemporary cultures of memory’, mentre in realta costituiscono forme culturali che
generano pratiche positive tramite cui si effettua la trasmissione dell’impegno civico.*
Come diventera chiaro, la tensione tangibile scaturita dalla percezione della
street art generata a seguito dello svolgimento del G8 ricalca quella che circonda la
memoria di Carlo Giuliani stesso.3' Subito dopo la morte del giovane, i media fecero

3 Erll, Memory in Culture, cit., pp. 97, 107-108 e 128.

%6 ‘Capaci, ridipinta la scritta “No mafia”: il primo a colorarla & il fratello di Montinaro’, in:
PALERMOTODAY, 22 maggio 2017, https://www.palermotoday.it/cronaca/strage-capaci-ridipinta-scritta-
no-mafia.html (18 agosto 2020).

27 Cfr. S. Andron, ‘Selling Streetness as Experience: The Role of Street Art Tours in Branding the Creative
City’, in: The Sociological Review, 66, 5 (2018), pp. 1036-1057.

28 C. Antonucci, ‘Decoro oggi: disordine o disagio sociale? Intervista a Tamar Pitch’, in: CORE. Circuiti
Organizzati  Resistenze  Editoriali, 02 febbraio 2015, http://www.csoalastrada.net/core-
online/resistenze-2/decoro/ (18 aprile 2020).

29 A. Rigney, ‘Remembering Hope: Transnational activism beyond the traumatic’, in: Memory Studies, 11,
3 (2018), p. 368. Il contributo di Rigney mette a fuoco la lacuna della ricerca a questo proposito.

30 Rigney, ‘Remembering Hope: Transnational activism beyond the traumatic’, cit., pp. 369 e 372.

31 Cfr. M. Jansen & I. Lanslots, ‘Dalla parte del noir: ’oscura immensita del G8 a Genova 2001’, in: M.
Jansen, I. Lanslots & D. Vermandere (a cura di), Noir de noir, Brussels, Peter Lang, 2010, pp. 73-88; Id.,
‘Piazza Alimonda’s open wound: The memory site of Genoa 2001’, in: S. Storchi (a cura di), Beyond the
Piazza. Public and Private Spaces in Modern Italian Culture, Brussels, Peter Lang, 2013, pp. 215-227. I.
Lanslots, ‘La trasmissione della memoria del G8 2001: due percorsi grafici dell’irruzione nella Diaz-Pertini-
Pascoli’, in: Narrativa, 35 (2014), pp. 207-219; Id., ‘Gli ingranaggi della memoria del G8 2001 nella
fumettistica italiana: Carlo Giuliano, né eroe né martire’, in: Forum Italicum, 2017, pp. 112-132.

75



nascere una polemica attorno alla sua figura: invece di essere ritratto in qualita di
attivista e vittima di violenza, Giuliani fu rappresentato dai media come un drogato,
un punkkabestia o addirittura un esponente dei Black Bloc(k).*? Varie istituzioni statali
sembrarono addirittura cancellare il ricordo di Giuliano: le indagini sulla sua morte
furono sbrigative; i vari processi in cerca di giustizia e di verita per Giuliani e le altre
vittime di violenza subita durante lo stesso vertice, coordinati dal Genoa Legal Forum
e raccolti sul sito dell’archivio Antimafia,** portarono a proscioglimenti o a sentenze
poi revocate. Anche la citta di Genova emano vari divieti per fermare ’organizzazione
di iniziative commemorative nella piazza dove avvennero i fatti fatali. Si registrarono
tentativi di far rimuovere il cippo dedicato a Giuliani in piazza Alimonda®* e ’altare
laico, fino alla posa ufficiale di una lapide nel 2005. Il piano di ribattezzare la piazza
in nome di Carlo Giuliani fu ostacolato fino al decimo anniversario della morte del
giovane. Dal 2011 in poi, ’anno in cui fu posta la nuova targa, il nuovo nome della
piazza divenne ’espressione

di fenomeni di ritorno a un’odonomastica dal basso, spontaneamente attribuita come quella di
eta preunitaria, ma portatrice della stessa funzione ideologica, politica e memoriale di cui
oramai i procedimenti di intitolazione sono inevitabili portatori, siano espressione del potere
costituito o della libera iniziativa popolare.3*

Il ripristinamento del murales della Garbatella ravviva la memoria traumatica di una
delle stragi piu recenti della storia italiana, poco nota al di fuori dall’ltalia. Per chi
invece ha familiarita con lo svolgimento del G8 del 2001, la visualizzazione del giovane
all’entrata del quartiere permette di re-interpretare il trauma alla luce degli eventi
trascorsi a seguito del summit politico, inclusi gli episodi di violenza da parte dei
manifestanti, in particolare dei Black Bloc(k), e delle forze dell’ordine nonché dei
relativi discorsi generati a seguito dell’incomprensione verso quanto accaduto:

Not the content of the event, but the incomprehensibility of the scenario in which the event
occurred - inseparable from the affective memories that it elicits - is the crucial instance that
provokes the traumatic return. While the emergence of the traumatic scenario defies linguistic
articulation, its manifestation triggers the bodily memory of the sensorial and affective
components associated with that experience.3¢

Alla luce di questa lettura, la scritta a destra sul primo muro della scalinata ‘A.C.A.B.’
(‘All Cop(per)s Are Bastards’), assume un ulteriore valore simbolico completando la
richiesta di liberta da parte degli abitanti del quartiere situata a sinistra del murales

32 Sono accettate le due forme del termine, coniato dalla polizia tedesca negli anni ottanta per individuare
manifestanti della sinistra extraparlamentare, vestiti di nero, che non esitano a usare la violenza. Dagli
anni novanta il termine viene usato per indicare gli individui, sempre vestiti di nero, che fanno incursioni
in modo violento in cortei e manifestazioni. La prima comparsa in Italia risale appunto al vertice del G8
tenutosi a Genova.

3 Cfr. https://www.archivioantimafia.org/www.processig8.org/index.html, il link che raccoglie le
informazioni sullo svolgimento delle indagini e dei processi (le sentenze e i vari proscioglimenti), sul ruolo
dei responsabili, sugli abusi delle forze dell’ordine; cfr. Uobiettivo del Comitato Verita e Giustizia per
Genova: ‘Il Comitato organizza iniziative volte alla tutela delle vittime della repressione delle forze
dell’ordine nell'esercizio della manifestazione del pensiero, anche con ’utilizzo degli strumenti di azione
regolati e previsti dal diritto internazionale con particolare riferimento a quelli creati nell’ambito
dell’Unione Europea’ (veritagiustizia.it, 18 aprile 2020).

34 Cfr. Comitato Piazza Carlo Giuliani (Piazzacarlogiuliani.it, 18 aprile 2020).

3 M. Pentucci, ‘La storia per le strade’, in: C. Gaetani (a cura di), L’identita nazionale. Storie, film e
miti per raccontare [’ltalia, Ancona, Affinita Elettive, 2011, p. 178, https://www.researchgate.net/
publication/280254355_La_storia_per_le_strade (18 aprile 2020).

36 p, Lesnik, ‘Pavese, Antonioni, and the Specters of a Silenced Past: Adaptation and the Transmission of
Historical Trauma’, in: Adaptation, 12, 1 (2019), pp. 1-11.

76



principale (Foto 2-3-4). Nel murales che, come ha illustrato Fabio Barilari durante la
visita guidata, & frutto della guerriglia painting tipica e continua del quartiere,* si
nota anche ’estintore dipinto su un armadio ripartilinea che, contrariamente a quello
tramandato dall’iconografia della strage, e stato separato dall’immagine di Carlo
stesso. Il trittico all’ingresso della Garbatella € un’altra denuncia della violenza
compiuta dalle forze dell’ordine durante tutto lo svolgimento del G8 2001, dalla morte
di Carlo Giuliani attraverso l’irruzione notturna nella scuola Diaz-Pertini-Pascoli ai
pestaggi alla caserma di Bolzaneto: tutte immagini di violenza il cui peso & ormai inciso
nella memoria collettiva italiana. Il dialogo che si stabilisce tra la scritta di natura
anarchica, la dichiarazione di liberta e la grande opera muraria centrale sottolinea la
ferita aperta lasciata dai fatti di Genova, una ferita che tende comunque a
‘ridisegnare’ l’iconografia tramandata dai fatti.

Nel caso del murales dedicato alla memoria di Giuliani, il tentativo di trasformare
’iconografia e I’immaginario collettivo legato al G8 2001 si manifesta a un altro ritmo
rispetto a quello realizzato in Sicilia con ‘no mafia’. Il contesto di violenza che circonda
la figura del giovane genovese € indubbiamente piu ambiguo. A Capaci si € inclini ad
affermare che la scritta ‘no mafia’ sembri instaurare un dialogo esplicitamente
costruttivo tramandando un messaggio di rigenerazione di Palermo e della Sicilia per
estensione, dei cittadini individuali nonché delle comunita mosse dalle azioni di
individui. Questo messaggio si visualizza ulteriormente tramite [’opera muraria vicino
alla scritta in azzurro che rappresenta un ragazzo nudo in una posizione rannicchiata,
quasi fetale (Foto 1, a destra), sul cui dorso cresce un albero. L’immagine del secondo
murales rappresenta la resilienza nonché la vulnerabilita dei siciliani nella lotta
antimafia ma costituisce al contempo un omaggio originale alle vittime della mafia.
L’albero ivi dipinto richiama U’Albero Falcone a Palermo in via Notarbartolo 23,
piantato davanti alla casa del giudice assassinato, che, dal momento della strage, si e
trasformato in un luogo di memoria dove vengono lasciati messaggi, fotografie e
oggetti. L’Albero Falcone, a sua volta, ha portato all’iniziativa degli ‘Alberi Amici [...]
piantati da chiunque desidera vedere germogliare un altro Albero Falcone in un
giardino pubblico della sua citta, nel cortile della sua scuola o in qualsiasi spazio che
lo possa accogliere’.®® L’albero raffigurato nel murales a destra di ‘no mafia’ &
emblematico delle attivita della resistenza esercitata nell’ambito dell’attivismo
antimafia, ovvero nell’ambito della collaborazione ‘orizzontale’ tra vari attori
pubblici, privati e no profit.* In questo modo, le opere murarie, insieme ad altri luoghi

37 La guerriglia painting si estende a tutto il quartiere popolare dell’Ostiense, con scritte e immagini di
proteste nonché esempi di stickering su pali della luce o sulla segnaletica stradale, esempi presenti nella
foto 4. A questo scopo vanno letti: M. Tissino Di Giulio, ‘Nuove forme di resistenza attraverso il Murales:
il caso di una periferia romana’, in: H-ermes. Journal of Communication, 9 (2017), pp. 229-240; per la
storia del quartiere si consulti invece A. De Michelis, ‘“Civis romanus sum”: The Self-Conscious “Romanita”
of the Garbatella’, in: Annali d’Italianistica, 28 (2010), pp. 153-178.

La guerriglia painting s’iscrive nella lunga tradizione di protesta del quartiere, cfr. G. Gambetta & G.
Furini (a cura di), Abitare a Roma in periferia / Living in Rome in the Suburbs. Fotografie di Rodrigo Pais
/ Photographs by Rodrigo Pais, Roma, Gangemi, 2016; G. Rivolta, Dalla Villetta ai Gazometri. Partiti
politici e lotte popolari nel dopoguerra tra Garbatella e Ostiense, Roma, lacobelli, 2012; G. Rivolta (a
cura di), Garbatella 100. Il racconto di un secolo, Roma, lacobelli, 2019.

3 Pper ulteriori informazioni, foto e contestualizzazioni si consulti: ‘Gli Alberi Amici’,
http://www.fondazionefalcone.it/alberi-amici/ (24 settembre 2020).

L’iniziativa di piantare nuovi ‘Alberi Falcone’ in spazi pubblici quadra nella missione pedagogico-educativa
della Fondazione Falcone, fondata nel 1992 e rivolta in primo luogo ai ragazzi in eta scolare. Nel giro degli
anni le attivita della fondazione si sono pero diversificate, motivo per cui il sito si & trasformato in un
portale vero e proprio, con fonti, riferimenti e corsi che si rivolgono ad attivisti e studiosi.

39 Per le origini e una definizione pil elaborata del concetto, si consultino: D. MacKinnon & K. Driscoll
Derickson, ‘From Resilience to Resourcefulness: A Critique of Resilience Policy and Activism’, in: Progress
in Human Geography, 37, 2(2012), pp. 253-270; J. Schneider & P. Schneider, ‘Sicily: Reflections on Forty
Years of Change’, in: Journal of Modern Italian Studies, 11, 1 (2006), pp.61-83.

77



di memoria dinamici, creano realta, mondi e network cambiando il presente e
disegnando il futuro.”’ In questo contesto le strategie che hanno ispirato tali opere
murarie finiscono a loro volta per ‘inspire groups of activists in different contexts to
reclaim their own environments through the coupling of self-organization of social

reproduction and political pressure via social movements’.*

& ?.:,1‘:41

| 3 J & S s P e ¢ ca T

.

40 Glaveanu, ‘Art and Social Change: The Role of Creativity and Wonder’, cit., pp.33-34.

41 M. Caggiano & S.P. De Rosa, ‘Social Economy as Antidote to Criminal Economy. How Social Cooperation
is Reclaiming Commons in the Context of Campania’s Environmental Conflicts’, in: The Open Journal of
Sociopolitical Studies, 8, 2(2015), p. 554, http://siba-ese.unisalento.it/index.php/paco (20 agosto 2020).

78



)
-8
't
]
5

\/

Foto 2-3-4: Il murales dedicato a Carlo Giuliani all’ingresso della Garbatella © Inge Lanslots

‘Being-in the street’*

Parafrasando le parole di Dario Riccobono di Addiopizzo, simili a quelle di altri attivisti
e di esperti, le opere murarie prese in considerazione non sono lavori commissionati
che aspirano a una riqualificazione dei quartieri in questione. Al contrario, sono la
testimonianza della presenza dell’attivismo civico nel tessuto urbano, sia esso
periferico o meno.* Nate in modo spontaneo, e originariamente in modo anonimo, tali
opere riflettono ‘azioni community specific’* formando luoghi di resistenza, facendo
appello alla coscienza pubblica e richiedendo un impegno quotidiano. Proprio per
questo, gli attivisti insistono sul fatto che il meravigliarsi, U'interrogarsi e l’indignarsi
non basti piu:*®

Nel conflitto gia in corso, i muri delle citta sono sia sfondo che parti in causa. Come da sempre
e nella loro vocazione[:] veicolano rabbia e malcontento, tifo sportivo e impegno politico,
messaggi d’amore e di poesia. C’é chi continuera a scrivere e chi a cancellare [...].%

Tocca poi alla critica continuare la ricerca sui muri relativi alle stragi e sul dialogo su
di essi, dialogo che si espande ad altre citta in cui spuntano opere simili. In questa
ricerca vanno inclusi lo studio degli aspetti discorsivi relativi alla positivita, come, per
esempio, ‘No Mafia, coloriamo i nostri sogni’, [’analisi della calligrafia dei caratteri
scritti cubitali, e dell’uso delle minuscole che vogliano ridimensionare la mafia, nonché
[’indagine su come i luoghi fisici si perpetuino online tramite foto e commenti postati
su vari social media.

42 Cfr. Kenaan, ‘Streetography: on Visual Resistance’, cit., p.152.

43 Salvi, ‘Muri e memoria: la guerra del decoro che ingrigisce le citta’, cit.

44 Filippi, Monolini & Tuttolomondo, Street art in Sicilia. Guida ai luoghi e alle opere, cit., p. 56.
4 Glaveanu, ‘Art and Social Change: The Role of Creativity and Wonder’, cit., p. 34.

46 Salvi, ‘Muri e memoria: la guerra del decoro che ingrigisce le citta’, cit., grassetto originale.

79



Parole chiave
attivismo, antimafia, Carlo Giuliani (G8 2001), street art, memory studies

Inge Lanslots e professore associato di traduzione e di cultura italiana presso
UUniversita di Lovanio (KU Leuven) ed € membro del gruppo di ricerca VICT
(Traduzione e transfer interculturale). Specializzatasi nella narrativa italiana
contemporanea, ha scritto vari contributi su piu autori (Baricco, Benni, Ortese,
Pressburger, Tabucchi), ma anche sul giallo/noir, sui (cant)autori, sulla fantascienza,
sui fumetti e sul romanzo grafico, nonché sull’intermedialita, si dedica ormai alla
cultural memory nella narrativa contemporanea, cioe alla rappresentazione della
migrazione, del Sessantotto e del G8 2001 svoltosi a Genova. Ultimamente si occupa
anche di altre espressioni grafiche e dei movimenti antimafia. E editore di ‘Moving
Texts/Testi mobili’, una ‘Peter Lang Series’.

KU Leuven - Campus Antwerpen
Sint-Andriesstraat 2

2000 Antwerpen (Belgio)
inge.lanslots@kuleuven.be

Paul Sambre é docente di studi sul discorso e di linguistica italiana presso l’Universita
di Lovanio (KU Leuven). E membro del gruppo di ricerca MIDI, Multimodalita e
Interazione nel Discorso. La sua ricerca € incentrata sulla multimodalita
all’intersezione delle tradizioni socio-cognitive, socio-semiotiche e critiche degli studi
sul discorso. Questi ultimi anni nella sua attivita di ricerca sta affrontando nuovi temi
multimodali quali la nozione di embodiment nelle interazioni musicali, la
rappresentazione mediatica delle mafie italiane all’estero, e della ‘ndrangheta globale
nei videoservizi, cosi come il discorso contro-egemonico e multimodale dei movimenti
antimafia italiani. Ha pubblicato su Cognitive Semiotics, Journal of Pragmatics,
Incontri: Rivista europea di studi italiani, I-LanD Journal ed € membro del comitato di
redazione di Constructions and Frames, ITL -International Journal of Applied
Linguistics e I-LanD Journal on Identity, Language and Diversity.

KU Leuven - Campus Antwerpen
Sint-Andriesstraat 2

2000 Antwerpen (Belgio)
paul.sambre®@kuleuven.be

Eliana Maestri e Senior Lecturer in Translation Studies and Direttrice del Centro
Translating Cultures, presso ’Universita Exeter. La sua ricerca si concentra sulle
connessioni tra traduzione, cultura visiva e migrazione. Nel 2019, Maestri ha ottenuto
fondi dal British Academy Rising Star Engagement Award per organizzare un Festival di
Traduzione a Exeter. Nel 2011-12, Maestri ha completato un progetto di post-dottorato
negli studi europei, presso I’Universita di Sydney, vincendo fondi elargiti dall’EUOSSIC
Erasmus Mundus, per poi vincere nel 2014 ulteriori prestigiosi fondi di ricerca presso
’Universita di Monash, Melbourne, Australia. Le sue pubblicazioni includono lo studio
delle percezioni e visioni europee da parte di gruppi migranti in Australia, le traduzioni
di tradizioni mobili nell’ambito della musica folk di origine italiana e australiana (con
Rita Wilson) e Uesplorazione multimodale dell’arte visiva prodotta da Jon Cattapan,
eminente artista italiano e australiano operante nell’emisfero australe (quest’ultimo
studio & contenuto all’interno del volume Transcultural Italies: Mobility, Memory and
Translation uscito nel 2020 e curato da Loredana Polezzi, Charles Burdett e Barbara

80



Spadaro,). Le pubblicazioni precedenti di Maestri includono la monografia dal titolo
Translating the Female Self across Cultures pubblicata nella collana John Benjamins:
Translation Library (BTL) nel 2018 e relativa allostudio di traduzioni francesi e italiane
di opere autobiografiche realizzate da scrittrici contemporanee in lingua inglese.

University of Exeter
Streatham Campus

Exeter EX4 4PY (Regno Unito)
E.MAESTRI@exeter.ac.uk

SUMMARY
The commemoration of victims of violence

Street art, activists and their messages of positivity

The present article analyses how street art and activism intertwine in public spaces
addressing wider audiences with messages of growing positivity. Via the comparative
analysis of two case studies revolving around the ‘no mafia’ sign on the outskirts of
Palermo (Capaci) and the mural dedicated to Carlo Giuliani at the entrance of the
Garbatella area within the Ostiense quarter in Rome, we explore the genesis of both
works, their specific spatial setting and the role of social actors in the conservation of
the mural paintings, as well as in the commemoration of victims of violence. Our
analysis draws on key theoretical findings conceptualized within memory studies,
sociology and research on visual culture.

81



L 2 aa) P

Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 82-88 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10356
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep Italié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

Renzo e Lucia (2004) in TV
Intervista a Francesca Archibugi

Flavia Laviosa

Francesca Archibugi (Roma 1960), una delle maggiori registe italiane, ha ricevuto
numerosi riconoscimenti e premi internazionali per i suoi film Mignon é partita (1988),"
Verso sera (1989),%2 Il grande cocomero (1993),> Con gli occhi chiusi (1994),*
trasposizione cinematografica dell’omonimo romanzo di Federigo Tozzi (1993),
L’albero delle pere (1998)° e Domani (2000).% Nel 2003, ha girato per la televisione
Renzo e Lucia, un libero adattamento di Fermo e Lucia (1821-1823) di Alessandro
Manzoni (1785-1873). Dopo questi film, la regista sceglie di lasciare |’ltalia e di
ambientare il lungometraggio Lezioni di volo’ (2006) in India. Con Questione di cuore
(2009),8 un film tratto dall’omonimo racconto di Umberto Contarello (2005),° la regista
torna a filmare nella capitale.” Archibugi inoltre realizza i cortometraggi Giulia ha
picchiato Filippo (2012) e E stata lei (2013), che affrontano il problema della violenza
contro le donne, scritti e diretti in occasione del 25 novembre, giornata mondiale
contro la violenza sulle donne. Successivamente, Archibugi gira i lungometraggi, tra
cui Il nome del figlio (2015),"" adattamento della piéce teatrale Le
prénom di Alexandre de La Patelliére e Matthieu Delaporte (2010),"” Gli
sdraiati (2017), adattamento dell’omonimo libro di Michele Serra (2013). Inoltre,
Archibugi ha ideato, scritto e diretto Romanzo famigliare, il cui titolo € un omaggio al
romanzo Lessico famigliare di Natalia Ginzburg (1963), una serie televisiva del 2017 in
12 episodi, ambientata a Livorno e prodotta da Rai Fiction e Wildside.?® Infine,
Archibugi dirige il lungometraggio Vivere (2019), un adattamento cinematografico del
racconto Viaggio in Italia, scritto dalla stessa regista.

" Premi: sei David di Donatello e due Nastri d’Argento.

2 Premi: tre David di Donatello e un Nastro d’Argento.

3 Premi: tre David di Donatello, un Nastro d’Argento e la nomination all’Oscar.

4 Premio: Nastro d’Argento.

5> Premio Osella d’oro, Premio Marcello Mastroianni, e premi dall’OCIC e dall’UNICEF.

6 Il film affronta la tragedia del terremoto che colpi la regione Umbria nel 1997.

71l film € riconosciuto di interesse culturale dalla Direzione Generale per il Cinema del Ministero per i
Beni e le Attivita Culturali italiano. Questo é il primo film italiano girato in India in collaborazione con RAI
Cinema e una co-produzione indiana, francese e britannica.

8 Il film ha ricevuto il premio Alabarda per la migliore sceneggiatura ed & stato selezionato per
rappresentare U’ltalia agli EFA, gli Oscar europei.

9 Pubblicato da Feltrinelli.

0 Dal centro storico di San Pietro e Lungo Tevere alla periferia est di Tor Pignattara, Casilino e
Alessandrino.

" Premio Nastro d'Argento per migliore attrice e migliore attore.

2 Dal quale era gia stato tratto il film francese Cena tra amici (2012).

3 La serie & andata in onda in prima visione TV su Rai 1 dall’ 8 gennaio 2018 per 6 puntate con due episodi
a serata.

81



Il 13 e 14 gennaio 2004, Canale 5 trasmette una fiction d’autore, la miniserie
televisiva in due puntate Renzo e Lucia, una rilettura de | promessi sposi di Alessandro
Manzoni (1827), diretta da Francesca Archibugi con la sceneggiatura di Francesco
Scardamaglia e Nicola Lusuardi e prodotta da Guido e Maurizio De Angelis per T.P.I. Il
debutto televisivo della regista romana propone un libero adattamento del testo
manzoniano, ispirato principalmente alla prima stesura dell’opera, Fermo e Lucia.™

Come nei suoi adattamenti letterari precedenti, Archibugi interpreta
intenzionalmente ’opera originaria per restituire allo spettatore un film che possa
parlare al nostro tempo, quindi attualizza il testo manzoniano non sull’ambientazione,
ma sulla caratterizzazione psicologica dei personaggi rendendoli piu complessi e
moderni. Cio che interessa quindi alla regista non e tanto la storia di Renzo e Lucia,
ma quella di Lucia e Don Rodrigo, di Lucia e Virginia (la Monaca di Monza) lette in
chiave moderna con una chiara analisi psicanalitica dei protagonisti. Il lavoro
dell’ Archibugi si distacca dal testo manzoniano nell’intento di affermarsi come opera
originale.

Tuttavia il libero adattamento firmato da Archibugi ha generato reazioni negative
da parte della critica che si e chiesta in prima istanza quale fosse la ragione di produrre
un’ennesima rappresentazione del romanzo manzoniano. | pesanti giudizi a sfavore del
film sono scaturiti probabilmente dal fatto che la storia sia sin troppo nota e che il
testo manzoniano sia il romanzo italiano piu rappresentato e adattato nell’opera,
teatro, cinema muto e sonoro e televisione,’ o che Manzoni non possa essere riletto

4 Nonostante le grandi somiglianze di Fermo e Lucia con | Promessi sposi, si tratta quasi di un'opera a sé
scritta tra il 1821 e il 1823, ma pubblicata postuma nel 1916, col titolo Gli sposi promessi, separatamente
da | promessi sposi la cui prima edizione é del 1827.

5 Opera: | promessi sposi di Amilcare Panchielli (1856); e | promessi sposi di Errico Petrella (1869).
Cinema muto: il cortometraggio | promessi sposi di Mario Morais (1908); e i lungometraggi | promessi sposi
di Luca Comerio (1911); | promessi sposi di Ugo Falena (1911); | promessi sposi di Ubaldo Maria del Colle
(1913); | promessi sposi di Eleuterio Rodolfi (1913); e | promessi sposi di Mario Bonnard (1923).

Cinema sonoro: i lungometraggi | promessi sposi di Mario Camerini (1941); | promessi sposi di Mario Maffei
(1964); e Il regista di matrimoni di Marco Bellocchio (2006). Rai: gli sceneggiati (serie televisive) /
promessi sposi di Sandro Bolchi in otto puntate (1967); e | promessi sposi di Salvatore Nocita in cinque
puntate (1980).

Televisione: Rai 1, | promessi sposi, spettacolo parodistico musicale di Antonello Falqui e interpretato dal
Quartetto Cetra con Al Bano e Romina Power nel varieta All Paradise (1985); Rai 1, Serata Manzoni ideato
e condotto da Beniamino Placido in occasione del bicentenario della nascita di Alessandro Manzoni (1985);
Telenova, tv regionale, La Serata Manzoniana all’interno della quarta edizione estiva del programma
Storie di Lombardia, programma di tradizioni lombarde popolari con storie, aneddoti, leggende, battute
di Giancarlo Danielli e condotto da Roberto Marelli (2000).

Teatro: gli spettacoli L’'ombra del Manzoni di Donatella Contini, Teatro Sala Fontana (Milano 2003); e
Teatro con | promessi sposi versione musical spettacolo itinerante per vari teatri italiani (2003/2004).
Televisione: Rai 1, la parodia del Trio Mario Lopez, Anna Marchesini e Tullio Solenghi in cinque episodi in
cinque puntate (1990); Canale 5, la miniserie Renzo e Lucia di Francesca Archibugi in due puntate (2004);
Rai 3, la fiction seriale Walter e Giada. | migliori anni della nostra vita di Simona Ercolani e Fabrizio
Rondolino in 35 puntate (2005); Rai 1, il film Virginia la monaca di Monza (2011); musical televisivo e
teatrale | promessi sposi di Michele Guardi (2010) presentato nel Duomo di Milano e trasmesso in diretta
da Rai 3.

Per ulteriori informazioni su adattamenti nel opera, teatro, televisione, cinema, cartoni animati, fumetti,
fotoromanzi, programmi radiofonici, danza, balletti, social media, illustrazioni, si consiglia di consultare
le seguenti fonti: A. Fabiano, ‘Cantando e ballando con gli sposi promessi: un percorso popolare’, in: F.
Livi & C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle Série, 64, 1-4 (2018), pp. 84-93; M.
Toppano, ‘Fidélité au texte et détournement sous contrainte. Le cas de trois adaptations théatrales des
Promessi sposi au xixe siécle’, in: F. Livi & C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle
série, 64, 1-4 (2018), pp. 94-106; S. Lomolino, ‘Dal balletto alla pittura, dalla pittura alla musica:
contaminazioni di generi e codici nelle opere-ballo tratte dai Promessi sposi nel sec. XIX’, in: F. Livi & C.
Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle série, 64, 1-4 (2018), pp. 107-121; M. Ringot, ‘I
promessi sposi in dieci minuti. Une réappropriation parodique a double sens entre classique littéraire et
chanson populaire’, in: F. Livi & C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle série, 64,
1-4 (2018), pp. 122-138; S. Munari, ‘Les Fiancés a la radio. Une adaptation de Roland Ménard pour France

82



in chiave moderna. Purtroppo il film non ha avuto alcuna risonanza sebbene meriti di
essere esaminato con occhio scevro da pregiudizio letterario, storico e cinematografico
per essere apprezzato. Renzo e Lucia € un film girato per la televisione, tuttavia soffre
per la compressione delle immagini e del suono sullo schermo del televisore, dove
dettagli, sfumature, colori, ed espressioni sfuggono, si riducono, si perdono.

Nella seguente intervista,'” che viene pubblicata in occasione del bicentenario
della stesura di Fermo e Lucia (1821-2021), la regista non difende il suo film, ma lo
spiega e mette in evidenza le sfaccettature psicologiche dei personaggi, le emozioni e
le storie autentiche dei protagonisti, la dovizia e precisione dei dettagli storici della
vita e lingua del Seicento lombardo. Archibugi, regista intimistica che predilige girare
film veri piu che realistici, ha dato a Renzo e Lucia un’impronta nuova con personaggi
vicini ai giovani, ha realizzato un adattamento televisivo rivolto sia alle generazioni
che hanno studiato il romanzo che ai ragazzi che ne leggono solo alcuni estratti a
scuola.

Mi parli di perché ha deciso di girare il suo film televisivo Renzo e Lucia.

L’idea mi e arrivata come proposta dal produttore Guido De Angelis per una rilettura
del romanzo manzoniano. Mi hanno consegnato una sceneggiatura, che gia si intitolava
Renzo e Lucia, scritta da Francesco Scardamaglia e Nicola Lusuardi e ispirata a Fermo
e Lucia. L’ho letta e mi sono subito resa conto che mi trovavo di fronte a un testo con
un’idea avvincente ed evocativa, che, invece di incominciare con Renzo e Lucia gia
fidanzati, partiva da un antefatto della storia manzoniana, immaginando Renzo, Lucia
e Don Rodrigo prima e nel momento in cui le loro vite si incontravano, in un certo senso
abbiamo voluto realizzare la vera storia di Renzo e Lucia. Infatti l’incontro tra Don
Abbondio e i Bravi avviene solo alla fine della prima puntata della serie. Mi sembrava
una sceneggiatura adatta per la televisione e nello stesso tempo colta, quindi ho
accettato la proposta. Abbiamo riletto a fondo I promessi sposi, ci siamo appassionati
e gli sceneggiatori e io abbiamo trovato un punto di incontro sulla narrazione per
immaginare uno spettatore televisivo. Lo spettatore cinematografico va a vedere il
film al cinema, paga il biglietto ed entra in sala. Quello televisivo & uno spettatore
casuale che vai a cercare tu, gli entri in casa, non ti ha scelto, non sa chi sei. Possono
essere bambini, ragazzi, adulti, anziani di ogni livello culturale, economico e sociale.

Culture (1982), in: F. Livi & C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle série, 64, 1-4
(2018), pp. 139-155; F. Danelon, ‘I promessi sposi di Pier Paolo Pasolini ed Ennio De Concini (con qualche
riflessione preliminare sui Promessi sposi e il cinema italiano)’, in: F. Livi & C. Perrus (a cura di), Revue
des Etudes Italiennes - Nouvelle serie, 64, 1-4 (2018), pp. 156-169; V. Sturli, ‘Due maschere televisive per
don Abbondio: Alberto Sordi e Paolo Villaggio’, in: F. Livi & C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes
Italiennes - Nouvelle série, 64, 1-4 (2018), pp.170-182; I. Moscardi, ‘#TwSposi: un matrimonio che s’ha
da fare’, in: F. Livi & C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle série, 64, 1-4 (2018),
pp. 183-192. L. Parisi, ‘Tre tipi di parodia e la Provvidenza in Manzoni’, in: F. Livi & C. Perrus (a cura di),
Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle série, 64, 1-4 (2018), pp. 209-221; F. Malagnini, ‘Testo verbale e
iconico: note sull’edizione parodica (?) de | promessi sposi illustrata da Ezio Castellucci (1914)’, in: F. Livi
& C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle série, 64, 1-4 (2018), pp. 236-257; A.
Brambilla, ‘Partiture manzoniane. | promessi sposi “eseguiti” da Emilio Isgro’, in: F. Livi & C. Perrus (a
cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle série, 64, 1-4 (2018), pp. 258-270; A. Vignazia, ‘I promessi
sposi a fumetti: parodia e Zeitgeist’, in: F. Livi & C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes -
Nouvelle série, 64, 1-4 (2018), pp. 271-292; L. Fournier-Finocchiaro, ‘Les parodies Disney des Promessi
sposi’, in: F. Livi & C. Perrus (a cura di), Revue des Etudes Italiennes - Nouvelle série, 64, 1-4 (2018), pp-
293-307. M. Emanuelli, ‘La figura di Renzo e Lucia nei Promessi sposi al cinema, in TV, al teatro e in radio,
Massimo  Emanueli, https://massimoemanuelli.com/2019/03/28/i-promessi-sposi-al-cinema-in-tv-in-
teatro-e-in-radio/ (4 novembre 2020).

16 Si consideri che la trasmissione del film su Canale 5 comprendeva frequenti interruzioni di pubblicita
che hanno aggiunto un’ora alla visione del film.

7 Intervista condotta di persona a Roma il 21 gennaio 2004.

83



E quindi c’e stato piu un lavoro drammaturgico che di regia in senso stretto nel girare
il film per la TV.

Come ha deciso cosa mantenere e cosa tralasciare del romanzo originale?

Preferirei non fare dei parallelismi. Abbiamo realizzato una libera rilettura de |
promessi sposi. Abbiamo fatto un’operazione simile a cio che Manzoni ha fatto nella
drammaturgia del suo romanzo. Manzoni ha finto di aver trovato un manoscritto e ha
scritto un romanzo apocrifo, raccontato come una storia vera in cui mescola elementi
reali e di finzione, personaggi veri e inventati ricavati da fonti originarie e vicende
vere, e lo ha proposto come metafora ottocentesca di una storia del Seicento. Quindi
ci siamo sentiti legittimanti a trarre dal suo romanzo un film apocrifo. Percio diventa
difficile stabilire dei parallelismi col compasso tra il romanzo e il film in quanto Renzo
e Lucia e una rilettura personale, una trasposizione arbitraria della storia degli
innamorati piu celebri della letteratura italiana. Abbiamo messo in risalto Lucia e
abbiamo tratteggiato un Don Rodrigo moderno, tenebroso, turbato da Lucia e meno
superficiale rispetto alla classica immagine del signorotto seicentesco, del nobile
spagnolo ricco e potente. Quindi € come se avessimo fatto un film apocrifo dopo il
romanzo e le rinunce e cambiamenti sono stati molti. Non abbiamo strappato le pagine
al testo di Manzoni, abbiamo desunto dal romanzo la nostra storia.

Abbiamo realizzato un film di relazione umana fra i personaggi e abbiamo
restituito a Renzo, Lucia e Rodrigo le loro emozioni e sentimenti. Abbiamo estratto da
questo immenso romanzo (che a seconda delle edizioni va dalle 1200 alle 1800 pagine)
la storia d’amore di due fidanzati. Quindi abbiamo restituito a due giovani il fatto che
si innamorano e che questo amore, come una maledizione, gli cade sulle spalle: viene
ostacolato da Don Rodrigo, per cui devono affrontare una serie di prove per riuscire a
realizzarlo. Per quello che riguarda la lingua, Manzoni ha fatto un’operazione
letteraria arbitraria, quella di far parlare toscano a dei contadini lombardi. Volevamo
fare un film realistico e abbiamo fatto parlare i contadini con il loro accento lombardo,
e per quello che ci sembrava l'impianto del film, per quello che volevamo che il film
suscitasse, cioe riportare il Seicento a un secolo vero, abbiamo ritenuto necessario fare
cosi. Infatti abbiamo preso la famosa frase ‘Detto matrimonio non si deve fare’, come
Manzoni aveva scritto in Fermo e Lucia, quindi non usando la risciacquatura in Arno.

Quali sono i temi del romanzo che [’hanno interessata di piu?

Essenzialmente le emozioni sono alla base della nostra rilettura. Considero la
modernita delle emozioni universale. La prima versione della sceneggiatura aveva
toccato tanti aspetti umani, personali, psichici dei personaggi che mi avevano
sconvolta. Un altro aspetto importante che ogni regista deve curare, soprattutto se si
ambisce al realismo, € quello di documentarsi sull’epoca nella quale vivono i
personaggi. Quindi ho letto, studiato, cercato immagini e incisioni, per conoscere il
mondo reale in cui si muovevano Renzo, Lucia, Virginia, Don Abbondio, Rodrigo.

Mi parli di come é stato accolto il film dalla critica.

Il mio adattamento ha suscitato reazioni negative, ci sono stati molti critici che non
hanno dato legittimita all’operazione di libero adattamento, legati all’idea che i
classici non si possono rileggere. Il film e stato attaccato non per la fattura del film,
su cui nessuno ha avuto da ridire, ma per l'operazione di reinterpretazione del
romanzo, nonostante avessimo indicato chiaramente che era un libero adattamento.

84



Su Manzoni ci sono chiaramente delle resistenze. E considerato il padre della narrativa
italiana, il padre della lingua, e quindi non si tocca.

Come difende il suo film?

Non lo difendo, io ho girato un film. E ribadisco, secondo me c’e non solo la possibilita
di fare operazioni di questo genere, ma anche la necessita. Quello di Manzoni € il
romanzo piu detestato dai ragazzini in Italia, perché i professori impongono quello che
ci devono trovare e non chiedono mai agli studenti una loro interpretazione.

Entrando nello specifico di alcuni aspetti del film ho notato elementi comuni ai suoi
lavori precedenti. Per esempio lei ha popolato questo film di bambini rendendoli
protagonisti, ha addolcito la narrazione con i linguaggi dei bambini: i bambini si
perdono, si trovano in situazioni di pericolo, lavorano nella filanda. Cecilia, una
bambina di nove anni, gia sogna [’amore. Mi parli di perché ha aggiunto queste voci.

Ho avuto sempre l'impressione che non sia io a mettere i bambini nei film, ma siano
gli altri a toglierli dai loro film, eppure la vita € piena di bambini. | personaggi poi forti
che vengono estratti dal romanzo sono sempre Don Abbondio, Don Rodrigo, Fra
Cristoforo, ma nessuno ricorda il personaggio di Cecilia, importante e con una sua
valenza simbolica. Per quello che riguarda gli altri bambini, facendo uno studio della
vita quotidiana nel Seicento, ho scoperto che le filande erano popolate da bambini e
quindi ho voluto evidenziare questo aspetto che mi sembrava molto importante. Lucia
non € solo una ragazza di 16-17 anni, € anche una giovane che lavora da quando era
bambina e si € rovinata le mani col vapore. Inoltre la Gertrude di Manzoni commette
un infanticidio, uccide il bambino che le era nato. Invece, leggendo gli atti del
processo, si scopre che Virginia de Leyva, la Monaca di Monza, aveva una figlia, allevata
dal padre, e la bambina l’andava a trovare senza sapere che lei fosse la madre.

Oltre alle bambine nelle filande, lei inserisce i bambini dell’orfanotrofio per poi
presentarci Renzo come orfano adulto. Inoltre Fra Cristoforo ha due battute
importanti, ‘L’amore e il motore del mondo’ e ‘I vostri figli gia vi guardano’. Lei
quindi cita e reinterpreta il titolo del film | bambini ci guardano (De Sica 1943).

Questa frase di Fra Cristoforo pensavo fosse importante: ‘Il motore del mondo’. In
quell’epoca il motore del mondo era il movimento degli astri, non avevano ancora la
concezione dell’Ottocento del motore meccanico. Quest’idea di motore, da Aristotele
e poi attraverso Galileo, che muove il sole e i pianeti e tutto quanto, in realta si
riferisce alle relazioni tra un uomo e una donna. Ho voluto attribuire questo pensiero
a Fra Cristoforo in riferimento a Renzo e Lucia, perché, con la sua visione filosofica
della vita, potesse spiegare ’importanza del loro amore.

Passiamo all’llluminato che parla al busto in marmo della figlia morta. Lei inserisce
nel film bambini reali e emotivamente presenti, ma anche bambini assenti.
L’llluminato, autore di molti omicidi, é vittima del dolore per la figlia uccisa. Lei
sceglie una figura infantile defunta per restituire umanita all’Innominato, il male per
eccellenza, ma pur sempre convertibile. Le fonti storiche confermano la presenza di
questa bambina nella vita dell’Innominato?

85



Questo personaggio della figlia morta lo abbiamo aggiunto noi. Innanzitutto non si sa
chi sia 'Innominato nel romanzo di Manzoni, o meglio non si osava dire che era un
Visconti. Manzoni non ne ha rivelato la vera identita anche se, consultando stralci di
lettere, e chiaro che si sia ispirato alla figura di Bernardino Visconti. Quindi noi siamo
tornati agli atti storici e abbiamo reinterpretato ’lnnominato attraverso la vita di
Bernardino Visconti che infatti aveva perso la figlia. lo parto dall’assunto che non puo
esistere male in una persona non ferita, ma questa non & un’idea manzoniana,
piuttosto € un’idea novecentesca legata all’avvento della psicanalisi. Quindi anche
questa interpretazione dell’Innominato € libera.

Per quanto riguarda Don Rodrigo, sono ricorrenti le scene in cui egli nuota, si bagna,
si immerge, poi riemerge, e sono scene solitarie. Inoltre lei incomincia il secondo
episodio con un passaggio sott’acqua. Mi spieghi questa attenzione per [’acqua.

Per essere verosimile, il film é stato girato principalmente nel comune di Sorico, sul
Lago di Como, in parte a Cremona e a Modena. Di questo lago ci sono pagine e pagine
di descrizioni bellissime nel romanzo. Pensi all’iconografia romantica, il lago € un luogo
considerato cupo, e l’immagine dell’acqua ferma della psiche. Dato che questo € un
film sul lago, sono andata sotto il pelo dell’acqua, in una vita sotterranea di questo
luogo e tra questa gente. Una persona sott’acqua fa uno sforzo per mantenersi in vita,
quindi con le immagini di Rodrigo nel lago volevo comunicare che fosse una persona
che faceva uno sforzo per mantenersi in vita, una persona sospesa e nello stesso tempo
che combatteva contro qualcosa, col respiro nell’attraversamento.

E interessante il suo Rodrigo, non ha un padre e non ha una madre, € un orfano come
Renzo, entrambi sono interessati a Lucia e, pur essendo di estrazione sociale diversa,
sono personaggi speculari, ma in contrapposizione.

Nel Seicento molte persone perdevano i genitori intorno ai venti o venticinque anni
perché la vita media era breve. Questo mi ha fatto pensare all’accelerazione delle
responsabilita nella vita dei giovani. Li ho resi speculari anche se sono molto diversi:
Renzo e stato costretto a partire dal suo paese per cercarsi da vivere; e Rodrigo e stato
costretto a tornare a Pescarenico per occuparsi delle terre, e prendere il posto del
padre defunto. Ecco quindi c’é come una dissolvenza incrociata fra i due personaggi.

In che modo Lucia é un personaggio moderno nel suo film?

Lucia all’inizio osserva attentamente Don Rodrigo e ne € turbata perché lei non sa
cos’e ’amore, e dice a Fra Cristoforo: ‘Tutti pensiamo all’amore’ cioé in un’eta in cui
guardi e dici: ‘E lui? Non & lui?’. Quindi Lucia guarda Rodrigo e si chiede: ‘E lui?’ perché
lei avverte ’attenzione di quest’uomo e ne e incuriosita e turbata allo stesso tempo.
Ma quando Lucia conosce Renzo e la liberta di espressione che ha con lui, dice: ‘lo sto
bene con te, mi sento io’. Il fatto non e tanto che conosci un’altra persona, ma che
attraverso la conoscenza di un’altra persona ti ritorna qualcosa di te. Man mano che
Lucia scopre questo profondo benessere che e l’innamorarsi, si rende conto di cosa sia
il malessere di una persona che ti vuole, ma non ti ascolta, che non sente quello che
vuoi, che non ti capisce. Quando Rodrigo chiede a Renzo: ‘Ma perché te?’ Renzo
risponde: ‘lo so amarla, sento quello che vuole’. Il problema di Rodrigo € di essere
ossessionato dal suo desiderio, non ha nessuna apertura, non capisce perché non ci si
puo innamorare di lui. Lucia € una ragazza con una forza interiore incredibile, vede
dove gli altri non vedono, ha uno sguardo proprio, vede la vita vera, sente cio che
desidera e non le importa niente di stare in un palazzo. Per Manzoni Lucia € la luce di

86



Dio, mentre io ho cercato di farne una ragazzina profondamente autentica, che vede
pit in la, che sa che andando in quel palazzo diventerebbe una ricca pazza e, come
tutti gli altri, sarebbe profondamente infelice alla fine. Inoltre € anche spaventata
perché percepisce che Rodrigo € un matto, uno squilibrato. ‘Pena e paura’, lei dice
due volte: ‘Mi fa pena e paura’.

Mi parli della sua ricca e minuziosa ricerca e ricostruzione storica dei costumi, i colori,
le ambientazioni. So che ha fatto uno studio molto accurato.

Ho cercato di capire come fosse la vita quotidiana nel Seicento e ho fatto scoperte
sorprendenti, non solo da un punto di vista storico e culturale, anche da un punto di
vista umano. Ho capito come, nel corso dei secoli, sono cambiate certe abitudini e
spero di essere riuscita a creare un’atmosfera dell’epoca, piuttosto che aver lavorato
solo sui piccoli particolari.

Quindi lei ha consultato molte fonti storiche e artistiche, si e ispirata a documenti,
immagini dell’epoca.

Certo, ho consultato le riproduzioni nei libri. Nel Seicento la pittura era molto di
rappresentanza, le persone quando si facevano ritrarre non si vestivano come nella
vita quotidiana, perché indossavano abiti da ritratto, quindi non abbiamo fatto una
ricerca iconografica basata sulle immagini, ma abbiamo lavorato sulle parole. Cioé
abbiamo lavorato sulle descrizioni, per esempio abbiamo letto le note della spesa, cosa
si preparava quando si invitavano degli amici a pranzo, la nota da dare alla servitu su
cosa si sarebbe preparato, le note dentro gli armadi su che cosa ci doveva essere nella
biancheria, e da tutto questo siamo risaliti a che cosa indossavano le persone, cosa e
come mangiavano, come si svolgeva la loro vita. Ho anche scoperto che non si
sparecchiava, si vede infatti per un attimo, in una scena, che vengono raccolte le
tovaglie con tutto il vasellame e viene buttato via, quindi non c’era l’idea di lavare i
piatti e gli avanzi venivano buttati dalla finestra per i poveri.

A proposito di questi dettagli c’e una scena in cui Agnese e Lucia si scambiano un
fazzoletto, che contiene qualcosa.

Contiene delle uova di baco. Mentre sono nello stallino Agnese mette delle piccole
uova in un fazzoletto e lo da a Lucia che se lo mette nel corsetto. Agnese le dice: ‘Stai
attenta alle uova che le ho prese a credito’. Covavano le uova di baco soprattutto le
poverissime che in parte lavoravano alla filanda e in parte raccoglievano i bozzoli per
venderli. Erano molto poveri, non c’erano galline, animali da cortile, non c’era niente,
perché non avevano il granturco per allevarli. Si vede a un certo punto che si mangiano
dei pezzi di polenta con delle rammagliate di brodo di verdura bollita, cioé niente, con
apporto calorico quasi zero.

Un altro personaggio straordinario e Suor Virginia, la Monaca di Monza. Lei [’ha resa
una donna multiforme, e madre amabile e tenera. Quindi esiste storicamente la figlia
di Virginia?

Si, la madre e anche una donna. Cio che mi ha sconvolta leggendo gli atti del processo,
e che questa donna innamorata considerava il suo amore una colpa e quindi lo
combatteva. Quella cosa che lei prende da uno scrigno e si mette sul petto € una
calamita, e dice: ‘Me ’hanno mandata i padri francesi, dice che leva il maleficio dal
cuore’. Lei sperava di smettere di amare quest’'uomo. L’ho trovata una storia

87



straziante, struggente, perché era nutrita di superstizione e di un profondo senso di
solitudine. Era persino coprofaga perché le avevano detto che, se mangiava gli
escrementi dell’uomo che amava, le sarebbe passato ’amore. E tutto scritto negli atti
perché lei racconto tutto al processo. Inoltre, la Monaca di Monza ebbe una seconda
parte della vita che non viene mai raccontata: € quasi diventata santa. Scontata la
pena di dieci anni, durante i quali tenne un carteggio con il Cardinale Federico
Borromeo, ando a vivere in un convento dedicandosi agli altri. C’e persino stato un
momento in cui volevano beatificarla.

Flavia Laviosa

Department of Italian Studies
Wellesley College

106 Central St.

Wellesley, MA 02481 (USA)
flaviosa@wellesley.edu

88



Anno 35, 2020 / Fascicolo 2 / p. 89-91 - www.rivista-incontri.nl - http://doi.org/10.18352/incontri. 10358
© The author(s) - Content is licensed under a Creative Commons Attribution 3.0 Unported License -
Publisher: Werkgroep lItalié Studies, supported by Utrecht University Library Open Access Journals

‘Nasconder ’arte con ’arte’
Over amusante 19%-eeuwse etiquetteboeken en
galatei

Bespreking van: Annick Paternoster & Francesca Saltamacchia, Le
leggi della cortesia. Galateo ed etichetta di fine ottocento:
un’antologia, Novara, Interlinea, 2018, 157 p., ISBN 9788868572259,
€ 12.

Els Jongeneel

Twee onderzoeksters, verbonden aan de Universita della Svizzera italiana in Lugano,
Annick Paternoster en Francesca Saltamacchia, publiceerden in 2018 een vermakelijk
boekje. Het betreft een verzameling fragmenten ontleend aan Noord-ltaliaanse
etiquetteboeken en teksten over goede manieren uit het einde van de 19% eeuw, een
periode waarin het genre een grote bloei doormaakte. De bloemlezing is een uitvloeisel
van een digitaliseringsproject van beide redactrices, het Corpus dei galatei italiani
ottocenteschi (CGIO), van tweeénvijftig boeken van wellevendheid (de zg. ‘galatei’)
en etiquetteboeken uit het bezit van bibliotheken in het kanton Ticino.

In het voorwoord tot de anthologie vat Stefano Prandi, hoofd van het Italiaans
Instituut van de Universita della Svizzera italiana, het waarom van de toenemende
belangstelling in Italié voor het savoir-vivre sinds de 18% eeuw in enkele treffende
woorden samen: de verburgerlijking van de maatschappij waarin het privé-leven en de
daarmee verbonden politesse het winnen van de heroische deugden van de
aristocratie. De aan koopkracht winnende burgerij krijgt belangstelling voor verfijnde
omgangsvormen in een naar binnen gekeerde maatschappij, waardoor men sociale
status hoopt te verwerven.

In hun introductie gaan Annick Paternoster en Francesca Saltamacchia verder in
op de belangstelling voor etiquette en regels van wellevendheid aan het einde van de
19% eeuw. Aangezien zij de belangstelling voor de ‘bon ton’ als een cyclisch fenomeen
willen neerzetten, in en buiten Itali€é, beginnen zij met het maken van enkele
opmerkingen over wellevendheid en etiquette in de huidige tijd. Onderzoek op
internet geeft aan dat de belangstelling voor etiquette momenteel weer toeneemt, na
een periode van bloei en teloorgang. De economische boom in Italié in de jaren 1950
en ’60 veroorzaakte bij de ‘nieuwe burgerij’ belangstelling voor goede manieren, maar
die taande weer gedurende de non-conformistische periode na 1968.

Vervolgens komt de periode ter sprake die de geciteerde etiquetteboeken in de
anthologie bestrijken, ca. 1880-1914. De overgang van etiquette in onze
geglobaliseerde samenleving naar de late 19% eeuw is enigszins abrupt. Ik ben van
mening dat de passage over leefregels in de huidige tijd beter aan het eind van de
inleiding geplaatst had kunnen worden. Tevens moet de lezer lang wachten alvorens

89



de genres ‘galateo’ en ‘libro di etichette’ duidelijk worden geformuleerd. Een galateo
is een geschrift over goede manieren bestemd voor de ‘kleine burgerij’ die moet
worden onderwezen hoe zich te gedragen, om zo hogerop te komen in de samenleving.
Het etiquetteboek bevat een aantal nauwgezette regels van wellevendheid bestemd
voor de aristocratie en vooral, aan het einde van de 19% eeuw, de hoge burgerij. De
Italiaanse voorlopers zijn respectievelijk Il Libro del cortigiano (1528) van Baldassare
Castiglione en de Galateo (1558) van Giovanni della Casa, twee geschriften opgesteld
in een tijd waarin het individu en diens relatie tot de maatschappij op de voorgrond
treden.

Aan het einde van de 19% eeuw komt het etiquetteboek in Italié tot grote bloei,
in tegenstelling tot de galateo. Dit valt onder andere te verklaren vanuit toenemende
sociale spanningen, waardoor de galateo, gericht op het bevorderen van eenheid en
nationale identiteit, na de eenwording van 1861 aan aantrekkingskracht verliest.
Leefregels voor de heersende klasse, de gegoede burgerij, die bovendien profiteert
van een economische opleving in Noord-Itali€, komen in de belangstelling te staan.
Terwijl de 19% eeuwse galateo hoofdzakelijk door mannen wordt geschreven, zijn de
auteurs van die laat 19%-eeuwse etiquetteboeken opmerkelijk genoeg vrouwen van
hogere komaf, die erin slagen het leven binnenshuis - nog altijd voorbehouden aan de
vrouw - te combineren met een literaire loopbaan. Sommigen schrijven ook romans,
hebben journalistieke ervaring en publiceren in vrouwenbladen, zoals bijvoorbeeld
Matilde Serao. Het merendeel van deze auteurs zijn gescheiden vrouwen of weduwen.
Zij richten zich doorgaans tot de welgestelde vrouw en beschrijven haar loopbaan. Die
bestaat uit twee fasen, voor en na het huwelijk, met de daarbij behorende ‘sociale
ruimte’: de dagbesteding, het diner en het souper, het bal en aanverwante
galafeesten, de schouwburg, uitstapjes naar zee en naar wat we tegenwoordig
wellness baden zouden noemen, en naar de bergen - het ‘alpentourisme’ is in opkomst.

De samenstellers van de anthologie hebben de voorkeur gegeven aan de
etiquetteboeken, hoewel ook enkele fragmenten ontleend aan galatei zijn
opgenomen. De reden die zij hiervoor aangeven is de relatieve onbekendheid van de
publicaties met etiquette-regels, dit in weerwil van hun vaak onderhoudende en
humoristische stijl die hen goed leesbaar maakt voor de lezer van de 21 eeuw, in
tegenstelling tot - aldus de samenstellers - de bombastische en belerende stijl van
veel galatei. Situaties en menselijk gedrag zijn herkenbaar voor het huidige publiek,
ondanks de grote verschillen in maatschappelijke context. Bijzonder vermakelijk in dit
opzicht zijn enkele fragmenten over het reizen, met praktische wenken over hoe zich
te gedragen in de trein (fragm. 16) en in het hotel (fragm. 17). Ronduit hilarisch is ‘De
jacht op de echtgenoot’ (fragm. 2) waarin de vooralsnog vruchteloze pogingen die
worden ondernomen om een wederhelft aan de haak te slaan, ter sprake komen.

De anthologie is samengesteld uit zevenentwintig fragmenten ontleend aan tien
teksten, waarvan er zeven door vrouwen en drie door mannen zijn geschreven. De
fragmenten zijn onderverdeeld in drie delen: ‘In het gezin’, ‘Ontvangst en bezoek’, en
‘Op reis’. Het derde deel bevat de meeste fragmenten, niet alleen vanwege hun grote
vermakelijkheid, maar ook omdat de samenstellers enkele reproducties hebben
ingevoegd, afkomstig uit het Ghiringhelli fonds in de kantonnale bibliotheek van
Lugano, een verzameling van etsen, gravures en geillustreerde boeken over het
toerisme in Ticino tussen 1600 en 1900.

De gehele bloemlezing overziend lijkt een opmerking van Giovanni Rajberti
(fragm. 10, p. 76, L’arte di convitare spiegata al popolo, Milano, 1850) de meest
treffende en ook nog toepasselijk op de huidige tijd: ‘Il mondo € un teatro, e la vita e
una lunga commedia, quando non € corta: noi tutti ora siamo spettatori, e pretendiamo
divertirci ed essere perfettamente illusi; ora siamo attori, e dobbiamo rendere con
arte somma il carattere che ci tocca o che ci scegliemmo a rappresentare; altrimenti

90



la platea fischia’. Of zoals meer dan drie eeuwen eerder Castiglione het formuleerde,
geparafraseerd door dezelfde Rajberti: ‘bisogna nasconder [’arte coll’arte’.

Els Jongeneel

Dpt. European Languages and Cultures (French, Italian)
University of Groningen

Oude Kijk in 't Jatstraat 26

9712 EK Groningen (Olanda)

e.c.s.jongeneel@rug.nl

91



	1_Editoriale 10347-22357-1-PB.pdf
	2_Zonch 10348-22335-1-PB.pdf
	3_Pace 10349-22358-1-PB.pdf
	4_Bordoni INC_2020_2_ART_Bordoni_Incontri+Scritture+postsecolari_def.pdf
	5_Jansen 10350-22359-1-PB.pdf
	6_Zonch postsec 10352-22354-1-PB.pdf
	7_Lanslots-Sambre-Maestri 10353-22348-1-PB.pdf
	8_Renzo e Lucia 10356-22353-1-PB (1).pdf
	9_Jongeneel 10358-22355-1-PB.pdf

